EN TORNO AL HABITAR SIMBOLICO DEL HOMBRE Y LA APERTURA
ORIGINAL DEL MUNDO, DESDE LA OPTICA DE ERNST CASSIRER

Roberto Andrés Gonzalez"

ResuMeEN. En el presente trabajo nos hemos propuesto la di-
lucidacion del sentido de la apertura original del mundo a través
de la nocion del habitar simbdlico del hombre en la obra de
Ernst Cassirer. Esta posibilidad se finca justamente en el hecho
de que, en el autor aleman, el despliegue del espiritu posee
una estructura escalonada y ascendente, la cual describe una
marcha desde lo mas rudimentario hasta lo mas elaborado y
abstracto. Es asi que en el filo de esta secuencia se nos ha dado
la ocasion para delinear filosoficamente la apertura original del
mundo, pues en este despliegue se da cuenta de que en al-
gun momento el mundo, en tanto que mundo, comienza a ser,
dicha datacion coincide con el advenimiento del simbolo.

PaLaBras cLAVE. Espiritu, hombre, simbolo, sentido, mundo.

INTRODUCCION

El gran proyecto metafisico de Ernst Cassirer se propone una filosofia en
torno al hombre, con el objetivo de hallar el punto de encuentro entre
las diferentes partes de éste (el hombre) asi como de sus manifestaciones
culturales. El método por el cual decide encaminar sus investigacio-
nes se encuentra arraigado al método critico trascendental de Kant.
Cassirer coincide con este tltimo en la idea de que el hombre no se las
ve de un modo directo, cara a cara, con la realidad; justo por esto es que
el hombre se ve siempre orillado a facturar sistemas simbolicos muy

* Profesor en la Facultad de Humanidades de la Universidad Auténoma del Estado de
México. Correo electrénico: rushlogo@yahoo.com.mx

Volumen 9, namero 19, mayo-agosto, 2012, pp. 215-233 Andamios 15



ROBERTO ANDRES GONZALEZ

complejos con el fin de animar su comunién con lo ajeno.

Ernst Cassirer nacié en Breslau en 1874. Sus estudios de filosofia
los realiza en Berlin y Marburgo. Ahi se hace discipulo de H. Cohem
y Paul Natorp. Bajo la tutoria de este ultimo realiza su tesis doctoral
titulada Kritik der mathematischen und naturwissenschaflichen Erkenntnis
—~Critica cartesiana del conocimiento matematico y fisico— (1899).
Con la llegada del nazismo al poder tuvo que emigrar primero a Suecia
y posteriormente hacia los Estados Unidos de Norte América, donde
se dedica a la ensenanza y a la consecucion de su obra. Muere en
Norteamérica en 1945 ala edad de 71 anos. Poco antes de morir escribe
El mito del estado el cual sale publicado postumamente (1946).

El principio de unidad tanto de las diferentes formas simbolicas, asi
como de las diferentes ideas en torno al hombre, Cassirer lo encuentra
no en una sustancia, sino en una actividad espiritual, es decir, en
la funcion significante, a través de la cual el espiritu confiere sentido y
significado al entorno circundante. Esto constituye el principio o la base
de la idea del hombre como animal simbélico, por medio de la cual
nuestro autor va a lograr también la unidad de las diferentes partes
del hombre, y de las manifestaciones culturales de este mismo.

Asi pues, podriamos anticipar que es precisamente el espiritu
mediante su accién creadora quien realiza la primera apertura del
mundo. El producto de la accién creadora del espiritu es el “simbolo”;
el simbolo es la, por asi decirlo, llave magica que ha abierto el mundo
desde su origen, desde que el mundo es mundo, justamente para cons-
tituir el mundo en tanto que mundo. El hombre habita en una cabana
construida arduamente mediante la funciéon simbolica del espiritu. De
aqui puede inferirse, como lo hemos anticipado, que sélo el hombre
habita simbélicamente en el mundo.

CONTENIDO
El pensamiento de Cassirer es conocido con el nombre de “filosofia

de las formas simbolicas” justamente porque desde su origen se propone
la factura de una filosofia de las ciencias del espiritu, la cual se traza

216 Andamios



EN TORNO AL HABITAR SIMBOLICO DEL HOMBRE Y LA APERTURA ORIGINAL DEL MUNDO

en el claro de un proceso espiritual en marcha permanente. Esto nos
habla ya de una concepcion de corte filogenético acerca del espiritu,
pues no se debe olvidar que la secuencia que describe precisamente
el alma dibuja una tendencia que va desde lo mas elemental hasta lo
mas complejo. Digamos que para Cassirer el espiritu se va forman-
do gradualmente en la historia de sus manifestaciones culturales; pues
justo en la historia éste (el espiritu) se va enriqueciendo mediante la
facturacion de nuevas formas expresivas. La definicion acerca de lo que
es una forma simbolica apenas puede columbrarse en la interjeccion
que dibuja la, por asi decirlo, fenomenologia del espiritu y el desplie-
gue que éste mismo describe a través de su paso por lo abierto de la
cultura.

El punto de partida del maestro de Marburgo consiste en la ase-
veracion que dice que el hombre no puede vérselas de ninguna manera
cara a cara con la realidad tal como es en si. Este supuesto, desde
luego, posee su raiz en Kant quien ya habia inferido que el hombre
no puede vérselas nunca con el ser-en-si, sino sélo con el fenomeno,
“es perfectamente comprensible —dice Kant— que conozcamos los
objetos meramente como nos aparecen [y no tal como son en si]” (Kant,
1999: 11), debido precisamente a la constitucion cognitiva del sujeto, el
cual, para el maestro de Konigsberg, opera en todo momento mediante
el concurso de dos facultades, a saber, la sensibilidad y el entendimiento.
La sensibilidad funciona como el ojo del entendimiento y, a su vez, el
entendimiento es el encargado de organizar y juzgar la informacion
que la sensibilidad provee. Los datos que aprehende la sensibilidad
han sido previamente pasados por una suerte de cedazo conformador
condicionados por las categorias a priori del entendimiento. Sensibilidad
y entendimiento funcionan de una manera coordinada. Por esto para
Kant nuestra interaccion con lo ajeno se encuentra mediada justo por
la sensibilidad y el entendimiento; y precisamente por esto es que no
nos la vemos con la realidad en si de un modo directo: entre el hombre y
la realidad se interpone la imaginacion trascendental, el hombre nunca
comercia con el ser en si.

Este aporte por parte del autor de la Critica de la razon pura sera la
influencia mas marcada de toda la tradicion en el pensamiento del autor
de La filosofia de las formas simbolicas. Por ello no es casual que a este

Andamios 17



ROBERTO ANDRES GONZALEZ

ultimo se le catalogue como un pensador neokantiano. No obstante,
nos atreveriamos a afirmar que si bien el maestro de Marburgo reconoce
su cuna espiritual en el kantismo, éste se atreve a ir un poco mas
alla de lo que pudo haber sospechado el mismo Kant, tal como se vera
enseguida.

La imposibilidad que posee el hombre para atenerse directamente
con la realidad nos indica un camino en la investigacion, pues nos
habla, por un lado, de la condicién a la cual se encuentra anclada la
posibilidad del conocimiento; mientras que, por otro lado, nos habla tam-
bién acerca de una mengua constitutiva que define la esencia del ser del
hombre como naturalmente limitado. Sin embargo, justo sobre el suelo
de esta condicion menguada es donde se levanta la posibilidad de una
forma de ser que, aun siendo natural, puede darse el lujo de trascender
a la pura necesidad natural.

:De qué manera puede el hombre trascender a la necesidad natural?
Digamos que este ser necesita tender cierto puente como via de in-
termediacion entre su ser propio y lo ajeno. El hombre no entra en
contacto con lo ajeno de manera inmediata, tal como ya se dijo; desde
luego, esta en la naturaleza pero no se atiene a lo puramente natural,
debe existir alguna forma mediante la cual el hombre, siendo natu-
ral, pueda sin embargo asir aquello que le circunscribe su contorno.
Siendo que lamisma naturaleza ha equipado a este ser con una capacidad
para que, sin dejar de ser natural, se sobreponga a la misma naturaleza.
:Con qué capacidad cuenta el hombre para lidiar con lo ajeno? Digamos
de momento que lo que distingue al hombre respecto del resto de la
naturaleza no es su constitucion bioldgica, sino su capacidad espiritual.
Esta capacidad espiritual, cualitativamente hablando, es lo que va a
marcar la distincion entre el ser del hombre y lo ajeno, justo porque
en esta capacidad descansa la posibilidad para la construccion de una
realidad matizada por la simpleza locuaz.

Esta nueva realidad, no es un don de la naturaleza, es eminentemente
una configuracion espiritual, cuya génesis descansa en una capacidad
y funcion creadora que operan libremente, y que de manera constante
explayan en diversas direcciones la manifestacion multiple de las ex-
presiones del espiritu. Esta nueva realidad que se genera desde la
autonomia del espiritu Cassirer la identifica propiamente como el sim-

218 Andamios



EN TORNO AL HABITAR SIMBOLICO DEL HOMBRE Y LA APERTURA ORIGINAL DEL MUNDO

bolo. Asi pues, el simbolo es el medio a través del cual el hombre se hace
de la realidad. Al respecto Cassirer comenta que “[el] principio y origen
[del simbolo] hay que buscarlo en una creacion auténoma del espiritu
mismo. Solo a través de ella descubrimos y nos hacemos de aquello que
llamamos la ‘realidad™ (Cassirer, 1985: 57). De esta manera, podemos
apresurar, como inferencia, que en la dptica del maestro de Marburgo
el puente intermediador entre el hombre y la naturaleza es precisamen-
te el simbolo.

El simbolo es una configuracion libre que se ha derivado de la
capacidad creadora y autéonoma del espiritu.! La huella de esta ca-
pacidad creadora se registra en el despliegue historico del mismo
espiritu a través de la ruta de las formas simbolicas; es decir, el espiritu
despliega su accion creadora proyectandose en lo abierto de las formas
simbolicas. Porque en ultima instancia, podria decirse, una forma sim-
bolica es precisamente la forma de la propia actividad del espiritu.
El espiritu es su propia actividad, o mejor dicho, el espiritu es en su
actividad propia. Este sefialamiento es de crucial importancia, pues con
éste podemos atisbar la naturaleza de nuestro asunto: el espiritu no es
distinto a la forma de su actividad. La autonomia del espiritu se plasma
en su propia actividad creadora, pues éste se desarrolla en lo abierto
de las configuraciones simbolicas, siendo el espiritu mismo quien se
abre paso a través de su actividad sobre el claro de lo abierto para su
propio despliegue. En este sentido, en el espiritu, ser y quehacer son
una y la misma cosa; es decir, el acceso a la fenomenologia del espiri-
tu se da a través de la manifestacion de su actividad creadora: el espiritu,
en Cassirer, no es una sustancia, no es un sujeto, es una actividad y en
cuanto tal se le conoce por sus obras. Por esto nuestro autor dice que “las
formas simbolicas [no pueden tomarse] como... la estatica de un ente,
sino como funciones y energias creadoras, multiples y heterogéneas”
(1985: 60). El espiritu es una tarea, es una labor permanente explayada

! Aclaramos que en la exposicion de Cassirer existe toda una fenomenologia muy
compleja acerca de las vicisitudes del simbolo, por ejemplo, su anhelo propio por lo
universal, o bien su distincion cualitativa respecto del signo, etcétera. No obstante, para
el proposito de nuestra exposicion nos detendremos en una nocion general, la cual dice,
grosso modo, que el simbolo es el producto primero y constante de la funcién simbélica
del espiritu. Cfr. Cassirer, Antropologia filoséfica, Cap. 111, pp. 50 y ss.

Andamios 719



ROBERTO ANDRES GONZALEZ

hacia el porvenir, el cual se encuentra arrojado hacia la complejidad a
través de las formas simbolicas.

Las formas simbolicas son multiples precisamente porque variados
son los caminos que sigue el espiritu hacia el despliegue de su capacidad
creadora. ;Qué son las formas simbolicas? El autor nos dice, “[las formas
simbdlicas] son los caminos que el espiritu sigue en su objetivacion,
es decir, en su autorrevelacion. [Y esto justamente] da acceso a una
filosofia general de las ciencias del espiritu” (1985: 18). La proyeccion
del espiritu transcurre sobre el horizonte de las formas simbélicas, cada
una de las cuales representa un camino de realizacion u objetivacion del
espiritu.

Desde luego, la trama de esta objetivacion —el transito de una for-
ma elemental hacia otra mas compleja— no ha sido facil y tampoco ha
sucedido de un solo golpe, mas bien ha tenido que recorrer un trayecto
lento y penoso. No todas las formas simbolicas se han, por asi decir-
lo, materializado a un mismo tiempo; la secuencia del paso de una forma
simbdlica hacia otra ha tenido que ser gradual: “este paso constituye el
resultado final de un proceso lento y continuo™ (Cassirer, 2002: 59).
Semejante recorrido ha tenido que comenzar en una impresion sensi-
ble caracterizada por una sobrepresencia de lo ajeno en la capacidad de
representacion del espiritu.

Esta huella se recoge sobre todo en la forma simbdlica del mito
(Cassirer, 1995: 51), en donde el sujeto se encuentra absorbido
en las impresiones de lo dado, amén de que en el mito no existe la
distincion tacita entre el yo y lo ajeno. Dentro del mito todo puede ser
posible, pues todo se encuentra conectado con todo. Cassirer nos dice, “en
el pensamiento mitologico todo puede derivarse de todo, porque todo
puede estar conectado con todo temporal y espacialmente” (1995: 73).
En el mito, el hombre se encuentra absorto por el influjo de lo ajeno,

2 Aqui cabe aclarar que si bien la secuencia filogenética de las formas simbolicas se
ha ido suscitando de un modo gradual y lento, dicha secuencia posee una estructura,
precisamente porque en cada funcion simbdlica precedente se encuentra, de alguna
manera, insinuada la posibilidad de las configuraciones espirituales subsecuentes. En
Cassirer la unidad del espiritu no se explica por la variedad de sus productos, sino por
la homogeneidad de su funcion.

220 Andamios



EN TORNO AL HABITAR SIMBOLICO DEL HOMBRE Y LA APERTURA ORIGINAL DEL MUNDO

esto es, existe, una sobrepresencia de lo dado; esto, a su vez, permite
la presencia de una especie de sentimiento holista, en donde todo
se encuentra interconectado: la muerte, por ejemplo, no representa
un aniquilamiento —quien se muere sélo cambia de residencia, y en
esta otra residencia el que se ha muerto continua con sus actividades
habituales— por eso en las tumbas donde descansa el cadaver se le co-
locan sus instrumentos y pertenencias queridas para que quien se ha ido
al otro mundo pueda continuar realizando lo que hacia en esta vida.

Por otro lado, esta sobrepresencia de lo dado en el mito, mengua o
retiene la sobrepotencia creadora del espiritu; esto puede verse a través
de dos instancias, a saber, en la imposibilidad para distinguir entre lo
objetivo y lo subjetivo, asi como en la presencia de la sobreabundancia
de lo dado, en proporcién a la insinuada presencia del potencial crea-
dor del espiritu. En el mito se registra la actividad mas elemental del
espiritu; en el mito existe una absorcion mas que sumision del espiritu
respecto del material sensible dado.

Sin embargo, tal como lo hemos insinuado anteriormente, podria
decirse que la estructura de la secuencia del despliegue de las formas
simbolicas posee como linea directriz la concatenacion que tiende hacia
lo mas complejo. Por esto afirmamos también que el espiritu se encuen-
tra arrojado hacia el porvenir, pues el porvenir representa lo abierto
para el desarrollo de su potencial creador. Se diria que la tendencia del
espiritu se encuentra enderezada hacia la autonomia precisamente de la
misma funcion: el espiritu se encuentra tendido hacia su autonomia.

Este despliegue se puede apreciar en las construcciones de la ciencia
abstracta, en donde, por contraste de la forma simbélica del mito, el
espiritu parece haberse desvinculado gradualmente del sustrato di-
recto de la sensacion. Cassirer dice “en este establecimiento del signo
[abstracto] la conciencia se desvincula cada vez mas del sustrato
directo de la sensacion y la intuicion sensibles” (Cassirer, 1985: 54).
En la factura de la ciencia abstracta, por contraste con el mito, estaria
reflejada una sobrepresencia del espiritu por encima de la percepcion
sensible. En el mito hay un dominio de lo dado, mientras que en
la ciencia abstracta, como la matematica o la fisica cuantica, existe una
eminente presencia del potencial creador de la razon.

Andamios 571



ROBERTO ANDRES (GONZALEZ

Se dirfa que en la ciencia abstracta existe una sobrepresencia del
espiritu y una casi nula presencia de lo ajeno. Asi, la linea parabolica que
nos describe el despliegue de las formas simbolicas estaria contorna-
da por el camino que va desde las configuraciones mas elementales
hasta las mas elaboradas (desde el mito hasta la ciencia abstracta)
(Cassirer, 1995: 197; 2002a: 101; 2002b: 331), pasando, desde luego,
por la magia, la religion, el arte, el lenguaje. De hecho, estas ultimas
constituyen la lista de las formas simbdlicas, y el mérito de Cassirer
es doble, pues por un lado sistematiza filos6ficamente estas formas,
mientas que por otro, esta sistematizacion le permite descubrir que el
hombre mira su entorno precisamente a través de estas mismas formas.

Aqui vale la pena aclarar que si bien las formas simbélicas han sido
posibles gracias a la gestion del espiritu —y de que aunque la tendencia
de éste sea ascendente y orientada a la autonomia— no sucede
una ruptura en sus momentos ni partes, por el contrario, la pluralidad
de manifestaciones simbolicas contribuyen al afianzamiento de la uni-
dad de la esencia del espiritu. El todo se explica por la parte y viceversa.

Y precisamente la unidad, tanto del hombre en sus partes, asi co-
mo de sus manifestaciones, representa el objetivo que se propone
Cassirer cuando sugiere la sustitucion de la abigarrada idea del hom-
bre como animal racional. Hay que afirmar que esta idea antropolégica
se encuentra anclada a una eminente tradicion metafisica cuya fuente
arranca desde los griegos, y se encuentra montada en el corcel de la
logica de la “no contradiccion”, la cual no tolera ni admite en absolu-
to la racionalidad de manifestaciones culturales tales como el mito o la
religion, mucho menos la magia, pues todas estas manifestaciones pasan
—desde Platon— como discursos u opiniones enteramente absurdas y
contradictorias, carentes de fundamento. El maestro de Marburgo, por
su parte, propone sustituir esta idea del animal racional por la idea del
hombre como animal simbolico.

La exigencia de esta sustitucion proviene de dos argumentos; por
un lado, la predominante anarquia de opiniones en torno al ser del
hombre;®> mientras que, por otro lado, no se trata tanto de conferir

* Podemos recordar también aqui el diagnostico que a este mismo respecto hacia Max
Scheler cuando decia que “en ninguna época se ha sabido tanto y tan diverso con

222 Andamios



EN TORNO AL HABITAR SIMBOLICO DEL HOMBRE Y LA APERTURA ORIGINAL DEL MUNDO

mayor rigor de convencimiento a discursos como el mito o la religion,
sino de trazar una ruta a través de la cual este tipo de manifestaciones se
revelen como productos de una funcion homogénea del espirity;
esto es, se trata de agrupar en unidad las diferentes manifestaciones
culturales del hombre, en donde, sin intervenirlas, sino dejandolas ser,
pueda confeccionarse dicha unidad bajo la idea de un ser precisamen-
te productor de simbolos.

El panorama antropologico que nos dibuja el autor de la Filosofia de
las formas simbdlicas es el siguiente: “nos encontramos con una completa
anarquia de pensamiento... Cada filosofo cree haber encontrado la fa-
cultad maestra y principal, I'idee maitresse [del hombre], pero todas las
explicaciones difieren enormemente. Cada pensador nos proporciona
su cuadro especial de la naturaleza humana” (Cassirer, 2002a: 42).
En otras palabras, el cuadro en torno a la idea del hombre —al
que Cassirer se enfrenta— es ciertamente el de una completa anarquia
de pensamientos, pues cada autor y cada corriente definen desde su
punto de vista lo que es el hombre, enfatizando la preeminencia de
alguna de sus capacidades o partes: se habla de un hombre entendido ya
como voluntad, ya como razon, ya como sensibilidad, ya como libido,
ya como fin en si, ya como puente tendido, etcétera. Reportando como
producto final, la vision de un hombre fragmentado en sus partes.

Por otro lado, Cassirer también se da cuenta de que las diferentes
ideas existentes acerca del hombre —y sobre todo la que entiende a
éste como animal racional— no muestran ni la capacidad ni las con-
diciones para agrupar el conjunto del total de las manifestaciones
culturales orquestadas por el hombre mismo. No obstante, para lograr
semejante cometido, el primer paso consistia precisamente en susti-
tuir la decimonoénica idea del hombre como ser racional por la del
homo simboélico, ya que, como nos comenta el autor, “la razén es un
término verdaderamente inadecuado [estrecho] para abarcar las formas de
la vida cultural humana en toda su riqueza y diversidad, pero todas

respecto al hombre como en la nuestra. Y, sin embargo, en ningtin tiempo se ha sabido
menos acerca de lo que es el hombre. En ninguna época ha sido el hombre tan proble-
matico como en la actual”. Tomado de Heidegger, Kant y el problema de la metafisica, p.
177. Cfr. Max Scheler (1985: 10).

Andamios 773



ROBERTO ANDRES GONZALEZ

estas formas [de manifestacion del espiritu] son formas simbolicas.
Por lo tanto, en lugar de definir al hombre como un animal racional
lo definiremos como un animal simbélico. De este modo podemos
designar su diferencia especifica y podemos comprender el nuevo
camino abierto” (2002a: 49). Este nuevo camino abierto cubriria, de
entrada, dos objetivos; en primer lugar, vendria a infundir unidad al
ser del hombre, quien otrora aparecia desgarrado en medio del claro
de la lidia de las diferentes posturas antropoléogicas. Mientras que, en
segundo lugar, permitiria encontrar el punto de encuentro entre todas
las manifestaciones culturales y espirituales del hombre.

:De qué manera el autor logra esta doble reunion? Desde luego ape-
lando a la idea del hombre como animal simbolico, en el entendido
de que en el fondo de esta idea subyace una funciéon que permite la
reunion tanto de las diferentes acepciones acerca del ser del hombre,
asi como de las diferentes manifestaciones facturadas por el mismo
hombre. La unidad viene confeccionada por el origen de las expresiones
humanas, siendo que dicho origen encuentra resolucion en la unidad
del alma y en la homogeneidad de su funcionamiento. El autor de El mi-
to del estado nos dice que “la unidad [de todas las manifestaciones del
hombre] debe ser explicada en tultima instancia a partir de la unidad
del “alma” humana [y] de la homogeneidad de su actividad” (Cassirer,
1995: 39). Las diferentes ideas acerca del hombre poseen cabida, y en
cierta manera dicen verdad, pues cada una ha sido el resultado de la
actividad y potencialidad simbélica del hombre; es decir, mediante las
diferentes ideas acerca del hombre se actualiza la actividad simboli-
ca del alma, debido a que cada una de éstas ha sido forjada por una
funcion simboélica, y aun mas, en cada idea se manifiesta el poder
creador del espiritu. En cada idea del hombre esta presente la funcion
simbolica del espiritu, es decir, el animal simbdlico —en cuanto que es-
ta presente en cada idea antropologica— se erige en el principio de
unidad de las diferentes concepciones habidas y por haber acerca del
hombre congregandolas, en su origen, desde la unidad misma del alma.

Asimismo, las multiples manifestaciones producidas por el alma a lo
largo de la historia en las diferentes geografias de la cultura encuentran
su punto de reunion justo en esta idea del animal simbolico, pues

224 Andamios



EN TORNO AL HABITAR SIMBOLICO DEL HOMBRE Y LA APERTURA ORIGINAL DEL MUNDO

los productos del espiritu son en efecto infinitamente variados, no se
repiten nunca; cada produccion cultural del espiritu es tunica y singular.

Sin embargo, esta pluralidad de producciones no implica un des-
garramiento del espiritu, por el contrario, dicha pluralidad confirma
su unidad funcional, pues hay que entender que la unidad de las
manifestaciones del espiritu no es sustancial, sino funcional; es decir,
todas las manifestaciones culturales y simboélicas son producto de una
funcion espiritual constante. Cassirer dice:

frente a la pluralidad de manifestaciones del espiritu
[se asoma] la unidad de su esencia..., esta unidad se
evidencia con maxima claridad justamente porque la
multiplicidad de los productos del espiritu no perjudicaran
a la unidad de su producir, sino que la acreditaran y la
confirmaran” (Cassirer, 1985: 60; 2002a: 108).

En suma, las diferentes producciones simboglicas devienen en unidad,
en virtud de que todas contribuyen a reafirmar la homogeneidad de la
actividad del espiritu.

Ahora bien, hay que entender que el pensamiento del maestro
de Marburgo se concibe también como una fenomenologia del
conocimiento, pero no del conocimiento exclusivamente cientifico,
sino del conocimiento en general: precientifico y cientifico. Asi:

la filosofia de las formas simbdlicas, no se propone ser una
metafisica del conocimiento, sino una fenomenologia del
conocimiento. Tomando la palabra “conocimiento” en su
sentido mas amplio y comprensivo..., no sélo en el acto
de la comprension cientifica y de la aplicacion tedrica,
sino toda actividad espiritual por la cual nos creamos un
mundo (Cassirer, 1975: 194).

Se diria que el conocimiento, en primera instancia, puede entenderse
como el acto por el cual el hombre construye simbélicamente el mundo.

Ahora bien, jde qué manera se conectan el empefio por crear un
mundo y la idea del hombre como animal simboélico? Podria anticiparse

Andamios ;>3



ROBERTO ANDRES GONZALEZ

que la posibilidad de crear precisamente un mundo descansa sobre la
idea del hombre como ser simbélico. Este es un camino que abre Cassirer,
el cual revierte no sélo como un horizonte para una reinterpretacion
de la tradicion y del hombre, sino aun mas como la ruta de y para
el desenvolvimiento de la sobrepotencia creadora del mismo espiritu.

:Qué significa construir un mundo en Cassirer? Evidentemente la
construccion de un mundo presupone la existencia de los insumos y
también la del alfarero. Digamos que la serie de insumos esta constituida
por todo el conjunto de influjos que motivan al espiritu para que en
un movimiento a contraflujo —trascendiendo el plano de las meras
impresiones— trasluzca el potencial creador del espiritu, transformando
las meras impresiones en auténticas creaciones. Esta funcion creadora
se lleva a cabo no solo en el plano del conocimiento cientifico, sino
también en la doxa, pues en este ultimo nivel del conocimiento el
hombre tiene configurado ya la imagen de un mundo. Digamos que en
la doxa también tiene lugar la creacion de una imagen del mundo, cierto
es que aqui no puede hablarse de una concepcion compleja del mundo,
sin embargo, resulta evidente que aqui ya existe una concepcion del
mundo. Lo que a Cassirer le maravilla es que en la opinion de la doxa
existe ya una penetracion significativa en torno del universo; el espiritu
se encuentra explayado dando forma a la imagen de un mundo en
donde, curiosamente, el hombre se descubre habitando.

Esta misma penetracion significativa también sucede en la opinion de
la episteme, en la que por la via del método el hombre también configu-
ra laimagen de un mundo. En este sentido, lo que a Cassirer le interesa,
de entrada, no es fijar los linderos entre estas dos formas de opinion,
mas que atender a su distincion o demarcacion, sino esbozar el camino
de su continuidad. Es decir, le interesa subrayar que el conocimien-
to vulgar conduce hacia el conocimiento cientifico, no sélo de un modo
cronolégico, sino también porque se encuentran hermanados desde su
mismo origen: enfatizar que tanto el conocimiento vulgar como el co-
nocimiento cientifico son producciones indistintamente del espiritu.

Se dirfa, en primera instancia, que la posibilidad de crear un mun-
do descansa justamente en la susceptibilidad de concebir al hombre
como un animal simbélico. Porque s6lo un animal simbdlico es capaz
de construir diferentes mundos. Sélo el hombre, siendo un ser natural,

226 Andamios



EN TORNO AL HABITAR SIMBOLICO DEL HOMBRE Y LA APERTURA ORIGINAL DEL MUNDO

es capaz de habitar en el mundo. Sélo el hombre posee mundo. Sélo
hay mundo donde hay espiritu. La diferencia basica, en el horizonte
de Cassirer, entre la naturaleza y el mundo es que este ultimo es una
construccion, es una factura, por asi decirlo, sobre-natural; es decir, el
mundo ha sido producido por una capacidad creadora por parte de un
ser simbélico cuyo horizonte es un camino abierto que se sustrae a toda
suerte de determinismo natural, y ha sido creado como abrigo y morada
precisamente por esta capacidad simbolica del y para el hombre.

El hombre, como hemos visto, se las ve con lo dado sélo a través
de configuraciones simbdélicas. Digamos que ve lo que es solo a través de
formas simbolicas. Cassirer dice, “[e]l hombre] no encuentra un mundo
de objetos fisicos sino un universo simbdlico, un mundo de simbolos. Debe
aprender, antes que nada, a leerlos, pues todo hecho historico, por muy
simple que parezca, no se determina y comprende mas que mediante
un analisis previo de simbolos. [Los simbolos] constituyen los objetos
primeros e inmediatos de nuestro conocimiento objetivo” (Cassirer,
2002a: 257-258). Los simbolos representan lo primero que aparece
en el proceso del conocimiento, no sélo porque representan una creacion
del alma, sino atin mas porque es propiamente a través de los simbolos
por los que el hombre puede ver su entorno. Estas configuraciones dan
muestra de que, por causa de esa fuerza creadora del espiritu, el hom-
bre se ha instalado previamente en el centro de un mundo repleto de
imagenes, construidas por esta misma actividad creadora en medio
de la cual ahora se descubre como su habitante y desde donde puede
hacer la distincion entre lo propio y lo ajeno. Su morada posee un cor-
te simbolico, pues es una casa construida por la articulacion sistematica
de los diferentes ladrillos de cada simbolo, en donde cada parte adquiere
contorno y sentido en el contexto del todo.

Podria decirse ademas que el hombre, cuando se descubre como
hombre, se ha puesto en operacion desde hace mucho un acto de pe-
netracion y apertura del mundo: cuando el hombre se descubre como
hombre hace mucho que el espiritu ha realizado una apertura original
de interpretacion y donacion de sentido en el mundo en el cual ahora puede
ubicar su coordenada existencial. Esto se puede atestiguar por el hecho
mismo de que cuando el hombre se descubre en el mundo se ve por
doquier rodeado de significaciones, es decir, se descubre rodeado de un

Andamios 757



ROBERTO ANDRES GONZALEZ

sinfin de cosas que poseen un significado; esta significacion es la viva
muestra del paso del espiritu por el claro del ente. Las cosas nos salen al
paso dotadas de un significado, justo por eso pueden nombrarse, y por
eso el entorno del hombre puede interpretarse precisamente porque ha
sido dotado de sentido. El hombre siempre se encuentra interpretando
el sentido de lo dado.

Esto podria entenderse todavia mas apelando a la constitucion del
objeto en tanto que objeto. Cassirer pregunta: “la cuestion decisiva esta
siempre en saber si tratamos de comprender la funcion [del espiritu]
a partir del producto o el producto a partir de la funcion, cual esta
fundamentada en cual... [hay que aceptar aqui] el primado de la fun-
cion sobre el objeto” (Cassirer, 1985: 19), pues solo por la funcion
del espiritu se confecciona el ente en cuanto que ente. El ente viene a
ser o a salir a la luz gracias a la funciéon conformadora del espiritu. El
advenimiento del ente en tanto tal se encuentra propiciado por la previa
constitucion de éste por parte del espiritu.

Aclaremos que el asunto de la filosofia de las formas simbolicas
no trata de la existencia material de los objetos, sino de su descubrimiento
factico en un horizonte epistemologico a través del cual el ente —en
cuanto que ente— adviene a una suerte de comparecencia promovida
desde y por el espiritu mismo. No se trata de crear la materialidad de
la naturaleza, sino de propiciar la revelacion del ente tematizable:
que éste (el ente) adquiera una dimension visual en el horizonte de la
aprehension del espiritu.

Tampoco se trata de fincar la preeminencia del alma sobre el objeto,
pues cada cual se entiende solo a partir del otro: la parte se entiende
por el todo y el todo por la parte. La accion del espiritu seria nula
sin la referencia de la significacion. Desde luego, aqui se enfatiza una fe-
nomenologia del espiritu, entendido este ultimo no como la causa
material de lo real, sino como la causa eficiente pero del sentido. El
ente se constituye finalmente en objeto, es decir, en aquello sobre lo
que se puede hablar, s6lo a partir de una donacion de sentido, pues el
conocimiento, en Cassirer, no inicia en la percepcion sensible, sino en
un movimiento significativo que va desde el espiritu hacia el objeto:
el autor aleman dice, “el [conocimiento empieza] donde termina la
relacion inmediata con la impresion sensible y el afecto sensible. El

228 Andamios



EN TORNO AL HABITAR SIMBOLICO DEL HOMBRE Y LA APERTURA ORIGINAL DEL MUNDO

sonido aun no es lenguaje mientras se dé puramente como repeticion,
mientras carezca de momento significativo™ (1985: 147). El espiritu
no dota de existencia material al ente, sino mas bien lo conforma en
tanto que ente mediante un acto significativo.

La revelacion del ente se consolida a través de la donacion del sentido
por parte del espiritu. No obstante, para entender esto necesitamos
recordar que la sola presencia positiva de un objeto en cuanto que
objeto ha recibido y recibe una significacion que proviene del espiritu.
De hecho, la funcion fundamental del espiritu consiste precisamente
en dotar de sentido y significado todo aquello que nos sale al paso:
la regla unitaria del espiritu consiste en significar lo dado. En torno
a esta regla, Cassirer afirma:

Se pregunta ahora por una regla que rija la multiplicidad
concreta y la diversidad de las funciones cognitivas, sin
interferirlas, las comprenda en una operacion unitaria.
[A cada funcion espiritual le es] inherente una fuerza ori-
ginariamente constitutiva. Ella no expresa en forma
meramente pasiva algo presente, sino que encierra una ener-
gia del espiritu que es auténoma y a través de la cual la
simple presencia del fenomeno recibe una “significacion”
determinada, un contenido ideal peculiar’ (1985: 18).

Hay que aclarar que la significacion, o sea la donacion de sentido,
precede al aparecer de las cosas; de hecho, se diria que el aparecer del
ente esta condicionado justo por la actividad simboélica del espiritu que
ha comenzado a operar desde mucho antes de la acotacion del contorno
del ente en cuestion, de tal suerte que cuando el ente en tanto tal se
revela en su acotacion, se muestra asimismo la secuela de esta funcion
espiritual activa que ha hecho posible su aparecer. Por ello el maestro
de Marburgo nos dice, “la funcion esencial y peculiar [del espiritul,
no consiste en aceptar simplemente un material dado. Por el contrario,
la funcion del espiritu inicia mucho antes, lo ‘dado’ resulta que ya habia

* El subrayado es nuestro.
>El subrayado es nuestro.

Andamios 79



ROBERTO ANDRES GONZALEZ

pasado por ciertos actos de ‘apercepcion’, [es decir, por] una fun-
cion primaria que confiere significacion” (Cassirer, 1995: 129).

Podria afirmarse que el ente—en cuanto ente— aparece precisamente
porque ya ha sido previamente traspasado por el espiritu mediante su
funcion significativa. Una cosa, cualquiera que esta sea, nos aparece co-
mo cosa porque la funcion significativa del espiritu previamente le
ha conferido sentido, pues solo de esta manera lo dado reporta cierto
significado, y solo en la ruta de la significacion el ente puede venir
a comparecer. Por esto decimos, junto con Cassirer, que cuando
el hombre se descubre como hombre, se descubre habitando en un
mundo de imagenes creadas por el espiritu y rodeado de un sinfin de
significados o de cosas que poseen algin sentido para su vida. Esto
da pie para afirmar que el mundo en el que se encuentra habitando el
hombre ha sido previamente abierto mediante un acto de interpretacion
y donaciéon de sentido, el cual a su vez presupone la activacion de la
funcion del espiritu; de hecho, semejante mundo ha devenido posible
en virtud de la funcién simbolica, o significadora, del alma.

Lo dado, nos sale al paso siempre manifestandonos algun significado,
de lo contrario no estaria en el claro de lo dado y tampoco nos seria ni
familiar ni extrano. El hombre siempre interpreta significativamente lo
que le sale al paso pues todo su entorno esta penetrado de sentido.
Entornoaeste punto, Cassirer afirma: “el hecho de que algo individual. . .,
pueda hacerse el portador de una significacion puramente espiri-
tual, sélo puede comprenderse en ultima instancia porque la funcion
fundamental del significar mismo esta presente y opera ya desde antes
del establecimiento del signo individual” (Cassirer, 1985: 51).

Finalmente, podria decirse que simbélicamente el hombre habita en el
mundo precisamente porque, como ya se dijo, el mundo es una creacion
espiritual, su construccion ha sido promovida por la capacidad simbolica
del espiritu. Cabe aclarar desde ahora que el simbolo representa un par-
teaguas, pues divide las eras del cosmos en dos. Con el simbolo el ser
experimenta un trastocamiento inaudito, pues con la emergencia del
simbolo aparece precisamente una forma inédita de ser peculiarizada
por la simpleza de lo eidético. La nueva existencia que experimenta el
ser con la aparicion del simbolo es justamente la forma del ser del sentido.

230 Andamios



EN TORNO AL HABITAR SIMBOLICO DEL HOMBRE Y LA APERTURA ORIGINAL DEL MUNDO

Con la irrupcion del simbolo el hombre nace en cuanto que hombre, y
curiosamente nace confeccionando su casa.

El hombre habita en un mundo simbdlico, creado simbdlicamente
por el espiritu; esto es, el hombre habita, si se quiere, en el horizonte es-
piritual que le circunscribe el simbolo. En suma, el hombre habita en
el lenguaje. El lenguaje, no es mero reproductor de imagenes, como
otrora penso el empirismo; muy por el contrario, es, por un lado, un
eminente recreador de nuevas configuraciones, mientras que, por
otro, es la morada donde se acurruca la posibilidad de la cultura.

El autor de El mito del estado dice precisamente que la irrupcion
primera de la palabra constituye la piedra inicial del mundo: la irrup-
cion del logos, “constituye la palabra magica, el ‘sésamo abrete’ que
da acceso al mundo especificamente humano, al mundo de la cultura”
(1985: 62). Es un hecho que el hombre habita en medio de un universo
de imagenes, todas ellas confeccionadas y creadas por el mismo espiritu
que provoca y habita en el lenguaje. Esta confeccion espiritual es el
claro abierto para el desarrollo de la cultura, al tiempo que la cultura
constituye el horizonte sobre el cual se despliega historicamente el es-
piritu a través de las formas simbolicas en aras de su objetivacion.

Desde luego, la datacion de la arcaica irrupcion del simbolo es
imposible a cualquier exploracion de corte positivo, justo porque el
simbolo no existe como si fuera una cosa, no posee una extension o un
color, existe como sentido —su realidad es funcional— y en torno a
esto el autor nos dice: “Un simbolo no posee existencia real como parte
de un mundo fisico; posee un sentido” (1985: 91). De aqui que para
nuestro autor el surgimiento del conocimiento no se explica a partir de
la percepcion sensible de las cosas, sino mas bien a partir del momento
significativo del aparecer de lo dado; esto es, el conocimiento comien-
za en la comprension del sentido simbélico en medio del cual aparece
el ente. Esto es tanto como afirmar que el lenguaje comienza cuando lo
sordo y mudo de la necesidad natural cede el paso a la luminosidad de
la palabra: “el lenguaje..., su funcion simboélica general es la que vivifi-
ca los signos materiales y los ‘hace hablar’; sin este principio vivificador
el mundo serfa sordo y mudo” (1985: 63).

Un ruido ocasionado por la friccion de las rocas o el viento entre las
ramas de los arboles en un bosque no posee en si significado alguno,

Andamios ;31



ROBERTO ANDRES GONZALEZ

pues no comunica algun significado que tenga que interpretarse: dicho
ruido no es parte de una proposicion. Por el contrario, cuando un
sonido indiferente o sin sentido cede el paso a la significacion entonces
se dice que justo aqui surge el conocimiento, pues el otrora ruido
“insignificante” se transforma en el eminente portador del sentido. El
maestro de Marburgo dice, “ahora el ‘ruido’ realmente se convirtio
en un nombre” (1985:65), y lo que se nombra mediante un simbolo al
fin se ha vuelto asequible, pues el nombre permite el aparecer del ente,
al tiempo que se permite también la intercepcion por parte del hombre
hacia el ente mentado. Con lo cual podemos entrever que el lengua-
je no solo posee la funcion intermediadora entre el hombre y lo ajeno,
también es mostrativo, es apofantico, pues sélo por el simbolo se accede
al conocimiento de lo que es. La objetivacion del conocimiento se lleva
a cabo mediante el lenguaje.

Puede decirse que por cuanto es un animal simbolico, el hombre se
encuentra compelido, por su propia condicion, a existir en un mundo
creado simbolicamente por la capacidad creadora de su espiritu. La
idea de mundo se encuentra anclada a la idea del hombre como
animal simbolico. Es en este sentido que —reiteramos junto con
Cassirer—simbolicamente habita el hombre en el mundo.

FUENTES CONSULTADAS

ARISTOTELES (1988), Metafisica, Madrid: Biblioteca Clasica Gredos.
CassIRer, E. (1955), Las ciencias de la cultura, México: Fondo de Cultura
Econémica.
(1973), Lenguaje y mito, Buenos Aires: Nueva Vision.
(1975), Esencia y efecto del concepto de simbolo, México: Fondo
de Cultura Econémica.
(1985), Filosofia de las formas simbolicas, 1 (el lenguaje), México:
Fondo de Cultura Econémica.
(1993), La Filosofia de la Ilustracion, México: Fondo de Cultura
Econdmica.
(1995), Filosofia de las formas simbolicas, 11 (el pensamiento
mitico), México: Fondo de Cultura Econémica.

232 Andamios



EN TORNO AL HABITAR SIMBOLICO DEL HOMBRE Y LA APERTURA ORIGINAL DEL MUNDO

(2000), El mito del estado, México: Fondo de Cultura Econdémica.
(2002a), Antropologia filosofica, México: Fondo de Cultura
Econdémica.

(2002b), Filosofia de las formas simbdlicas, 111 (fenomenologia del
reconocimiento), México: Fondo de Cultura Economica.
Garagalza, L. (1989), Hermenéutica del lenguaje en E. Cassirer,
San Sebastian: Universidad de Deusto, departamento de

publicaciones.

HeceL, W. E (1996), Kant y el problema de la metafisica, México: Fondo
de Cultura Econémica.

Kan, 1. (1999), Prolegomenos, Madrid: Ed. Istmo.

(2003), Critica de la razon pura, Madrid: Taurus.

RaDFORD, L. (2004), Del simbolo y su objeto: reflexiones en torno a la teoria de
la conceptualizacion de Cassirer, México: Revista Latinoamericana
de Investigacion en Matematicas.

ScHELER, M. (1985), La idea del hombre y la historia, Buenos Aires: Ed.
Pléyade.

(1980), El puesto del hombre en el cosmos, Buenos Aires: Losada.

SEIDENGART, J. (dir.) (1990), Ernst Cassirer. De Marburg a New York, Paris:
Cerf.

Fecha de recepcion: 24 de septiembre de 2008
Fecha de aprobacion: 15 de febrero de 2011

Volumen 9, numero 19, mayo-agosto, 2012, pp. 215-233 Andamios )33





