Acta Poetica 30-2
OTONO
2009

Cambiar la tabla de operacion.
El medium intermedial

Silvestra Mariniello

Este articulo gira en torno a la idea de que estamos experimentando una pro-
funda crisis en nuestra (moderna) literacy y, sugiere, que la nocién de inter-
medialidad podria ayudar a comprender la nueva literacy que se desarrolla al
margen del logocentrismo. Contra toda una tradicion filoséfica que primero
trata de comprender y nombrar a las sustancias, y luego, captar sus relacio-
nes, la intermedialidad se enfoca en las relaciones y entiende las sustancias
como puntos relacionales que demandan (y permiten) un profundo cambio
en la manera como pensamos y operamos. Para estudiar tal crisis y los cam-
bios involucrados, la autora cuestiona el paradigma intermedial como ha sido
teorizado por el discurso académico contempordneo; discute los conceptos
de medium y mediacion, corazén del concepto de intermedialidad, y trata de
sugerir vias para la comprension del contexto intermedial en el cual pensamos
y actuamos.

PALABRAS CLAVE: imagen, intermedialidad, literacy.

This article revolves around the idea that we are experiencing a profound
crisis in our (modern) literacy and suggests that the notion of intermediality
might help understand the new literacy developing outside logocentrism.
Against a whole philosophical tradition that tries first to understand and
name substances and then to grasp their relations, intermediality focuses on
relations and understands substances as knots of relations demanding (and
allowing) a deep change in the way we think and operate. In order to study
such a crisis and the changes involved, the author questions the intermedial
paradigm as theorized by contemporary academic discourse; discusses the

59



concepts of medium and mediation, which are at the core of the concept of
intermediality, and tries to suggest ways of understanding the intermedial
environment in which we think and act.

KEY worps: image, intermediality, literacy.

Fecha de recepcion: 26 de marzo de 2010
Fecha de aceptacién: 22 de julio de 2010

60



Acta Poetica 30-2
OTONO
2009

Silvestra Mariniello
Universidad de Montreal

Cambiar la tabla de operacion. El medium intermedial
Traduccién de Esther Cohen

“.Qué es la intermedialidad?”, se pregunta Eric Méchoulam
en una entrevista para la revista Spirale, “;un nombre arroja-
do sobre un conjunto vago de précticas analiticas resultado de
saberes ya desarrollados? ;Un aparato tedrico en via de cons-
tituirse con su letania de précticas rituales y de cuestionarios
estereotipicos? ;Una apariencia engafiosa? A mi modo de ver,
todo lo anterior a la vez” (“Eclaircies a travers les brumes de
I’intermédialité”, 35). La intermedialidad, entonces, es un con-
cepto polimorfo. Encontramos a menudo conceptos polimor-
fos y polisémicos en las ciencias humanas, pensemos en la
“historia”, pensemos también en la “cultura”, para tomar los
ejemplos mds familiares. Se trata de conceptos ya instituciona-
lizados (aunque se encuentren en perpetua transformacién) vy,
por tanto, menos sospechosos que el reciente concepto de inter-
medialidad. ;Cémo abordarlo? ;Como visualizar los diferentes
aspectos de su polimorfismo? ; Qué nos revela?

En su dimension mas candnica la intermedialidad se refiere a
las relaciones entre los medios masivos de comunicacion. Para
dar s6lo algunos ejemplos, las relaciones entre la fotografia y
la literatura en Fragments d’un crépuscule blessé de Célestin

61



Monga o en Un acte de terreur de André Brink que Robert
Fotsing analiza con tanta perspicacia en ese mismo volumen;
entre la fotografia y la pintura en la obra de Edward Hopper;
las relaciones entre el cine y la television en Hero de Stephen
Frears o Mad City de Costa Gavras, o entre la musica y la ar-
quitectura en Son-O-House de Edwin Van der Heide y Lars
Spuybroek, etcétera. A este nivel es ya necesario reconocer la
importancia de lo que est4 en juego en la intermedialidad. Esta
reconoce en la técnica una dimension central y revela su pre-
sencia ahi donde se habia vuelto invisible (la escritura es una
técnica, como el cine, a pesar de su transparencia); nos aparta
del pensamiento de la representacion y de la puesta a distancia
para introducirnos mads bien en el pensamiento de la mediacién
y de la inmanencia, como lo veremos mejor més adelante. La
intermedialidad designa también el crisol de medios y tecnolo-
gias de donde emerge y se institucionaliza poco a poco un me-
dio particular (Gaudeault, “Un média nait toujours deux fois”);
da cuenta de la transferencia de materiales y técnicas de una
cultura a otra; por ejemplo, el aparato cinematografico, inven-
tado en occidente, se asocia con el haiku o la pintura del vacio
en Japon, o con el Verbo de la tradicion oral en buena parte de
los paises africanos; el material “Aida”, conocido en el con-
texto del naciente nacionalismo italiano —donde Egipto no es
mas que una alegoria de la realidad italiana irrepresentable por
razones politicas—, se adapta al contexto egipcio en la repe-
ticion cinematografica del libreto: el material y la tecnologia
transferidos se transforman durante el proceso, ya que su iden-
tidad y su sentido son funcion de una relacion con un contexto;
ésta es la metamorfosis histdrica que puede significar la inter-
medialidad. Pero ésta remite, sobre todo, a la evolucion cons-
tante de los medios, de las comunidades y de sus relaciones,
marca el pasaje de una teoria de la sociedad, que los medios
contienen —concepcion generalmente establecida en nuestros
dias— a una teoria o sociedad, socialidades y medios que se

62



co-construyen y se destruyen permanentemente. Al hablar de
cambios aportados por la imprenta a la sociedad europea de fin
de siglo xv, Elizabeth L. Eisenstein muestra la extension y la
complejidad de la relacion entre una tecnologia y la sociedad
que la produce, la utiliza y estd atravesada por ella.

Una cosa es mostrar en qué han cambiado los métodos de pro-
duccién del libro en el curso de la segunda mitad del siglo xv,
o estimar los 6rdenes de grandeza de esta produccion. Pero otra
cosa es determinar como el acceso a una abundancia o una va-
riedad acrecentada de documentos escritos ha afectado la ma-
nera de aprender, de pensar y de percibir las élites alfabetizadas.
De manera paralela, una cosa es mostrar que la uniformizacién
fue una consecuencia de la imprenta y, otra, determinar cémo
las leyes, las lenguas o las estructuras mentales fueron afec-
tadas por textos mds uniformes (Eisenstein, La révolution de
Uimprimé, 20).

En su obra la autora estudia las multiples posibilidades de los
“comos” de la microhistoria de una época, dandonos un modelo
que inspira a cualquiera que desee estudiar la co-construccién
de sociedades, socialidades y tecnologias. Por otra parte, la po-
sibilidad de comunicarse instantineamente —via el telégrafo,
el teléfono y, mds recientemente, el Internet— con cualquier
habitante de otra parte del planeta o de ver/escuchar en directo
desde nuestra casa, en una pantalla televisiva, en la computa-
dora o en la radio, un acontecimiento que sucede en otra parte
sabiendo que otros espectadores/auditores, en todo el mundo,
lo ven con nosotros, ha cambiado profundamente la percepcion
y el pensamiento del espacio/tiempo y ha permitido relaciones
entre los seres humanos impensables fuera de la sincronia, sea
falsa o real.! Las consecuencias son inmensas y tocan todos los

' Me refiero aqui a “Television, Set and Screen” en Mass mediauras,
donde Samuel Weber deconstruye la sincronia de la imagen televisiva.

63



aspectos del vivir-juntos asi como la percepcién que tenemos
de nosotros mismos en tanto individuos.

Como lo afirman Deleuze y Guattari, un concepto es mas bien
“el contorno”, “la configuracion”, “la constelacion de un aconte-
cimiento por venir”.? Nosotros® hemos llegado a pensar la inter-
medialidad como el conjunto de condiciones que hacen posible
los cruzamientos y la concurrencia de medios, el conjunto de
figuras que los medios producen al cruzarse, la disposicién po-
tencial de los puntos de una figura en relacion con los de otra.
La intermedialidad es el conocimiento de sus condiciones, de la
posibilidad de multiples figuras, de la eventualidad con que los
puntos de una figura remiten a los de otra. La intermedialidad
es también, entonces, un nuevo paradigma que permite com-
prender las condiciones materiales y técnicas de transmision y
de archivo de la experiencia en el pasado como en el presente.

Contra toda una tradicion de pensamiento que busca compren-
der a los sujetos o las sustancias después de captar sus conexio-
nes o sus interferencias, el principio consiste aqui (al respecto
de la intermedialidad) en ver actuar primero las relaciones y en
concebir a los sujetos como los nudos (por definicién provisio-
nales) de conexién (Méchoulam, “Eclaircies”, 34).

Siguiendo esta reflexion, que abre su entrevista, Eric Méchou-
lam dira que mas que inventar nuevos conceptos “se trata de cam-
biar de tabla de operacion” (34). En este ensayo quiero abordar,
pasando por tres etapas (sin orden cronoldgico), el cambio que
implica la intermedialidad: una reflexion sobre el paradigma in-
termedidtico en relacién con el lugar de su teorizacion, la uni-

2 Discuto la definicién de este concepto en la obra de Deleuze y Guattari,
Qu’est-ce que la philosophie?, en mi articulo “Commencements’ aparecido
en el primer nimero de la revista Intermédialités.

* Le Centre de Recherche sur I'Intermédialité a 1I’Université de Mon-
tréal.

64



versidad contempordnea; una breve discusion de los conceptos
de medium y de mediacion que se encuentran en el centro de la
intermedialidad; y una definicién del milieu intermedial.

El paradigma intermedial

En su importante estudio, “Remains to be seen. Intermediality,
Ekphrasis, and Institution”, James Cisneros discute la interme-
dialidad inscribiéndola en el contexto de los cambios acadé-
micos que se han producido masivamente durante los tltimos
veinte afios. La intermedialidad aparece como el sintoma del
desmoronamiento de la universidad moderna, causada por la
mundializacién y la “comunicacién virtual”, y su explicacion.

To consider the history and geography of the concept, then, we
should revise it both as a symptom of changes in its institu-
tional setting and as a tool created with the present socio-his-
torical juncture in mind —one that can help to explain and to
partially mold the shifting cultural field. If our initial question
was whether intermediality is a symptom or an explanation for
a historical juncture, and we are correct in saying that it is both,
we now find ourselves before a second, more pressing ques-
tion: how can we use intermediality to think and to explain a
situation of which it is a symptom? And: how can intermedial-
ity explain itself as a symptom at the same time that it explains
the situation of which it is a sign? (20).

Para responder a esta cuestion mds urgente, el autor intro-
duce la figura retdrica de la ékphrasis, cuyo estudio le revela
la diferencia, en tanto que factor constitutivo del tropo, y le
ayuda a identificar el papel que la intermedialidad, sucesora de
la ékphrasis, puede desempeiar en el interior de la institucion
académica. El poema que describe el objeto artistico y que in-
cluso trata de adherirse a su forma estd, no obstante, condenado

65



a diferir de tal objeto en la materia y en el tiempo. El “anacro-
nismo inherente” de la ékphrasis desempeia un papel importante
en la argumentacion de James Cisneros; es, en efecto, el con-
cepto central que mantiene unidas la retdrica, las ruinas de la
universidad (y de la cultura) moderna(s) y la intermedialidad. La
ékphrasis es “una marca de exterioridad y de anterioridad que
el objeto descrito transfiere a las imdgenes verbales” (22).* Lo
que la figura constituye reside precisamente en sus limitaciones
en tanto que construccion verbal, la identidad imposible con el
objeto hacia el que tiende y por el cual resulta afectado. Pasando
por una discusién de Laocoon de Lessing y de la lectura que W.
Thomas Mitchell hace, James Cisneros muestra que la ékphrasis
opera contra la corriente de un saber organizado por disciplinas
de las que Lessing puede considerarse como el fundador.

Lessing’s firm rejection of ekphrasis should be understood
within his parallel preoccupation with national character and
each art’s intrinsic nature, where artistic hybridity would be co-
rrelative to the blurring of national identity [...] The priority
Lessing gives to the integrity of community in his treatise on
artistic limits thus anticipates in important ways the modern
university: a secular national space within which artifacts are
produced and evaluated, and where cultural production takes
on meaning according to a hierarchy of arts or disciplines [...]
Now this disciplinary complex is changing, which partly ex-
plains the renewed attention turned to the figure of ekphrasis
that Lessing rejects (23-24).

La fuerza perturbadora de la ékphrasis esta en su temporalidad,
que elude las divisiones que Lessing queria imponer. Como lo
muestra la lectura que James Cisneros hace de la Ode on a Gre-
cian Urn (1819) de John Keats, épocas diferentes se superponen

9, <«

4 “Remains to be seen. Intermediality, Ekphrasis and Institution”: “a
mark of exteriority and temporal precedence that the object described trans-
fers to the verbal images”.

66



en un movimiento que huye del progreso y de la linealidad, y cues-
tiona la posicion del sujeto que en lo sucesivo duda de ella misma.

The ode first shows us the ruins of another era, a cultural ar-
tifact that will remain after the inexorable advance of time. It
then considers the urn as a historical agent that can be made to
speak —a mute witness around which historical discourse gra-
vitates, a historical remain that engenders stories. And finally,
its ekphrasis culminates when the urn speaks and when the ves-
sel, now ravished, unveils the secret that was still borne in its
quitness: it climaxes when we penetrate the urn’s virginal outer
casing and de-crypt its inner burial contents, making legible or
visible the remains within (26).

Otro sujeto, el sujeto humano, pero que comparte con €l la ca-
pacidad de hablar y de engendrar historias, aparece y desafia el
saber del narrador y del lector, su sentido del tiempo. La verdad
emerge de la coexistencia de temporalidades diferentes como de
la coexistencia del mito y la historia que impregna la vida co-
tidiana. Como la ékphrasis, la intermedialidad habita una tem-
poralidad compleja donde muchos medios estdn copresentes de
manera anacronica y el sujeto ya no es soberano, la intermediali-
dad se convierte, entre otras, en el lugar a partir del cual se miran
las ruinas del universo moderno.

Whose historic role has been to institute subjects for the nation-
state through a cultural pedagogy, crystallizing in the notion of
Bildung that links personal development to subjective forma-
tion (28).

Esta “fabricacion” de sujetos por/en el Estado-nacién impli-
caban el establecimiento de toda suerte de compartimientos y
de oposiciones: entre las disciplinas, las artes y los campos del
saber, entre el sujeto y sus objetos de conocimiento, entre el
pensamiento y los afectos, lo ideal y lo material, lo racional y
lo irracional. Implicaba también la instrumentalidad de la técni-

67



ca, su transparencia y su exterioridad frente al pensamiento y la
creacion. La intermedialidad que se desarrolla en la resistencia
a esos compartimientos y oposiciones nos hacia conscientes de
las ruinas de ese sistema de valores y nos permitia penetrarlos y
hacerlos hablar. ;Para dirigirnos a qué futuro? James Cisneros
parece mds bien escéptico. La imagen de la intermedialidad
como sintoma de “la universidad en ruinas™ y emblema de su
heredero, la universidad-empresa, es al menos tan fuerte en
su discurso como aquel que la resistencia lleva a cabo por ese
concepto polimorfo y sus practicas. Nuestra responsabilidad
es, podriamos decir con Derrida, hacer de la universidad “un
ultimo lugar de resistencia critica —y mads que critica— frente
a todos los poderes de apropiacién dogmaticos e injustos” (De-
rrida, L’ Université sans condition, 14).

Real-Imaginario

La intermedialidad presupone, como lo hemos visto parcialmente
y como lo desarrollaremos mds adelante, una critica de la repre-
sentacion, concepto y practica sobre las que se sostiene la moder-
nidad:® la representacion implica la transparencia de la técnica
y de la tecnologia, mientras que la intermedialidad insiste en la
visibilidad de la técnica sobre su opacidad y llama la atencién
sobre la mediacion, la materia y la diferencia. En un ensayo muy
importante, aparecido como work in progress en la coleccion di-
rigida por Jenaro Talens, “Eutopias”, y retomado mds tarde par-
cialmente en The Culture of Literacy,” Wlad Godzich identifica
la crisis de la literacy moderna, de la cual la intermedialidad es a

> Cfr. Bill Readings, The University in Ruins.

® Empleo aqui “representacion” en el sentido de “concepcién de mundo”,
elaborado por Martin Heidegger en el ensayo “La época de la imagen del
mundo”.

" Cfr. las obras de Wlad Godzich, The Language Market under the Hege-

mony of the Image y The Culture of Literacy.

68



la vez un sintoma y una explicacién, como uno de los problemas
esenciales de nuestro tiempo. Detengdmonos en algunos puntos
centrales de su texto para comprender mejor las posturas politicas
y filosdficas de la intermedialidad.

En The Language Market under the Hegemony of the Ima-
ge, leemos que la representacion es una caracteristica distintiva
de la modernidad y, de manera mds precisa, que “modernity
operates by means of images of the world”, como Heidegger
lo mostré en su “Die Zeit des Weltbildes” (Godzich, The Lan-
guage Market, 10). Foucault, cuya obra es, de acuerdo con
Godzich, un comentario y una corroboracion de la tesis que
Heidegger presenta en este ensayo, define las concepciones
del mundo como discursivas por naturaleza: “worldviews are
discursive constructs of which the archeology could be under-
taken” (10). Eso significa que puede haber tantas concepciones
de mundo (y de mundos) como de discursos. Encontramos aqui
la nocién de posibilidad, una nocién crucial para la moderni-
dad, pero que tuvo igualmente, como lo admite Kant, un papel
devastador (10). Si todas las concepciones del mundo son po-
sibles, ya no podria haber “grandes relatos™ que estuvieran a
cargo de la verdad (en historia, politica, ciencia, religion, etc.).
Las representaciones discursivas del mundo presuponen una
concepcidn del lenguaje en tanto construccién, separada de la
existente. El sujeto moderno debe recordar que hablar es some-
terse a las reglas del lenguaje, es construir, falsificar, ficcionali-
zar, por una parte y, por la otra, decir la verdad estableciendo el
mundo como referente, y la capacidad del lenguaje de remitir
al mundo.

The modern subject must simultaneously bear in mind that to
speak is to submit to the rules of language, to construct, to fal-
sify, to fictionalize on the one hand, and to tell the truth by

8 Cfr. La condition postmoderne de Jean-Francois Lyotard.

69



establishing the referentiality of the world, of the worldview on
the other (11).

Esta alternancia entre el olvido y el recuerdo (olvidar que el
lenguaje es una construccion y que, en consecuencia, implica
la ficcion y ya no puede decir la verdad del mundo) impregna
tres momentos diferentes de la modernidad (12): el momento
en el que el sujeto se da cuenta que la verdad en la que crefa no
era mds que una construccion; el momento en que esta mentira
es recuperada en cuanto verdad subjetiva: el sujeto no pretende
decir la verdad, pero afirma que lo que dice es lo que cree ver-
dadero; y, en fin,

the third moment in which the modern subject shies away from
the violence presupposed by the regime of belief, and sheds
belief itself. The abandonment of belief marks the advent of
cynicism, and the subject accepts the effect of falsehood and
decides to no longer stand by the possibility of thinking that a
unique view of the world is necessary [...] we enter the epoch
of modern imaginary in which arbitrariness reigns and the sym-
bolic (as the instance of Law ) is neutralized. What does this en-
tail? Modern consciousness knows itself to be a consciousness
of falsehood and accepts this fact; it knows that this means that
it cannot generate a narrative capable of totalizing the meaning
of existence and of the world. This ultimate step in the demysti-
fication of the world, accelerated by some historical catastrophes
(Auschwitz, Hiroshima, the Gulag, [...]), leads the subject to
give up truth (the Law) altogether and to accept the advent of
the imaginary by instituting fiction as the way to constitute sub-
Jjects and the world (14-15. Las cursivas son mias).

Este pasaje es uno de los mas intrigantes del ensayo y la dis-
cusion del acontecimiento de lo imaginario es justamente lo que
permitird definir mejor el contexto y lo que estd en juego en
la intermedialidad. El acontecimiento de lo imaginario, que se
produce a partir de una cierta comprension del lenguaje en tan-

70



to institucion que se encuentra “‘en el origen de todas las institu-
ciones” (16), coincide paraddjicamente con un fuerte debilitarse
del lenguaje cuyo funcionamiento estd embrollado por las iméa-
genes que, como nos recuerda Wlad Godzich, estan en su casa
en el imaginario. Este tercer momento que instituye la ficcién
como la manera de constituir a los sujetos y al mundo, es con-
temporéneo de la propagacion de las imédgenes y de los sonidos
reproducidos mecanicamente por la fotografia, la radio, el cine,
el gramofono, etc. Para ilustrar la competencia entre la imagen
y el logos, Wlad Godzich examina el caso de la fotografia: “If
language proposes us a discourse on the world, photography is
a discourse of the world” (17).

By giving us things the way they are, photography confers upon
them an imaginary presence that no mode of representation
had achieved until then. Originally, image means imitation: the
image that imitates the world remains distinct from the world.
We now have images that coincide so much with the given that
they abolish themselves as images in order to become the given
magically repeated (cf. Walter Benjamin). In the plastic ima-
ge of painting, the world was being negated, whereas now we
have a world affirmed in itself. Images now allow for the para-
dox that the world states itself before human language (18).

Este pasaje y la reflexion que se deduce de €l hacen explicito
lo que se sub-entiende (sin que lo reconozcamos) en todos los
estudios sobre el cine y la fotografia en tanto que re-produccion
de la realidad: dirige de nuevo la atencién de la relacion entre la
imagen y lo real a la naturaleza imaginaria de lo que estd dado
como real. Mdas que decir que algo es imaginario, pero parece
real, y cuestionar la forma en que esta impresion de realidad se
produce (afirmando la primacia de la realidad), Wlad Godzich
dice: la imagen confiere una presencia imaginaria a lo real, el
mundo existe en cuanto imagen y la imagen se adhiere a la
realidad del mundo que estd presente en ella fuera de la oposi-

71



cién real/imaginario. La frase “es imaginario, pero parece real”
se convierte en “es real y es imaginario”. El mundo, “magica-
mente repetido” a través de la reproduccion mecanizada, esta
presente en la imagen que ya no es una representacion (que ya
no es discursiva) y adquiere, a su vez, la calidad de imagen.
Al borrar la distancia entre la imagen y su referente, la foto-
grafia y la television no crean un imaginario a partir de la rea-
lidad que reproducen, la hacen presente en tanto que imagen.
El andlisis de Wlad Godzich resuena en el articulo de James
Cisneros, “Imaginary of the End, End of the Imaginary. Bazin
and Malraux on the Limits of Painting and Photography”, que
introduce en la discusion la nocidon de diferencia, crucial en
esta ecuacién aparente entre el modelo y la imagen.

[...] the image is the model. The hinge lies between the two
natures, the copula shown by the enunciative force that places
us at the limits of being, a differential fold between identical
figures (Cisneros, “Imaginary of the End”, 159).

En el paradigma baziniano, dice James Cisneros, la repeti-
cion de lo que estd dado (del mundo) “muestra los limites enun-
ciadores de un momento” (159), cuando el sujeto muestra por
derecho alguna cosa que es a la vez idéntica y diferente de su
materializacion en la foto. El texto de James Cisneros se entrega
indirectamente a un didlogo que inspira, junto con el de Wlad
Godzich, y aporta elementos importantes al debate sobre la fo-
tografia en el contexto del fin de la literatura moderna. Su estu-
dio se desarrolla a partir de un andlisis original y perspicaz del
célebre texto de Bazin, L’ontologie de l‘image photographique
que lee centrdndose en la nocidén de agency y de manera mas
precisa, alrededor del sujeto en relacién con el medium. Si una
de las caracteristicas de la modernidad era la constitucion del
sujeto en relacidn con el logos, aqui se trata de la constitucion
del sujeto en relacion con el medium fotografico, en relacién con

72



el “framing”, como lo especifica James Cisneros. La gran intui-
cion de Bazin fue la del caracter deictico de la fotografia, “the
movement between the image’s framing and the subject that is
constituted” (156).

Unlike painting, a spiritual form of inner expression, photography
indicates the series of exterior relations that constitute the gaze as
a locus of enunciation. Its enunciative force repeats that gesture
of an infant who without speaking points beyond the frame, who
shows deictically what cannot be said according to the specific
discursive parameters of the plastic image. The deictic ambiva-
lence doubles the world, pointing to the border between the inte-
lligible and the mysterious (152-153. Cursivas mias).

Esta lectura del ensayo arroja una nueva luz sobre la funcién
epistemoldgica de la fotografia y de todos los medios que se
basan en ella.

Where the framing shows the potential of an image-langua-
ge, the content of the photo, its composition of line, light and
color, gives sense to that potential after its communion with
a viewing subject. Bazin’s ontology is the framing —not the
frame, but the act situating it— that makes an image and the
viewer correlative terms in a matrix where a visual language
takes place (154).

Hay una diferencia entre la presencia indexical de la fotografia
y el contenido de la foto que el lenguaje puede tratar. La deixis,
constitutiva del acto de tomar una foto, escapa al lenguaje o, mas
bien, identifica sus limites asi como los limites de un sujeto que
trata de captar el mundo y que se desbarata en el proceso.” El
acontecimiento de lo imaginario es a la vez el reconocimiento

° En mi estudio sobre Koulechov, he discutido brevemente la propuesta
de cine-ojo en Vertov. Vertov hace decir a la cdmara: “Yo soy el cine-ojo.

73



del lenguaje en tanto que construccién que nos da al sujeto y
al mundo y hace del artificio la nueva ley, y el estallido de la
competencia conflictual entre el lenguaje y las imagenes que
conduce a lo que Wlad Godzich llama un mundo sin nosotros,
en el cual una realidad no mediatizada por el logos se con-
vierte en expresion misma del imaginario y lo sustituye,o a lo
que James Cisneros llama “World without exterior” en el que
“el mapa que cubre al mundo no lo remplaza pero, de manera
similar a la fotografia, se adjunta a la naturaleza como otro com-
ponente de su nuevo orden” (Cisneros, “Imaginary of the End”,
167). Las imdgenes analdgicas y numéricas nos dan “un mundo
que ha sido sometido al trabajo del lenguaje y que ha salido de
€l intacto” (Godzich, The Language Market, 20); esta poderosa
y sugerente frase evoca la crisis de la literacy moderna y desafia

Yo soy un constructor. Yo te he situado a ti, creado hoy por mi, en una
cdmara estupenda que no existia hasta este momento, también ella creada
por mi. En esta cdmara hay doce muros reunidos por mi en diversas partes
del mundo” (Michelson, Kino-Eye. The Writings of Dziga Vertov, 17). (Es
posible interpretar este parrafo de Vertov como si la cdmara tomavistas sus-
tituyese al sujeto humano reivindicando sus atributos? Vertov da la palabra
a la cdmara tomavistas, la hace hablar atribuyéndose el pronombre sujeto
yo, la provee de voluntad; en verdad, pero, al mismo tiempo, da a este yo
unos caracteres que no son los de un sujeto psicolégico. En el momento en
que el cine-ojo se constituye como persona, niega los atributos de los que la
tradicion del pensamiento occidental ha provisto al sujeto-persona, por una
pluralidad que no sélo no le pertenece, sino que amenaza su existencia y
estabilidad. Pluralidad en la mirada, en la posicidn, en la naturaleza (el cine-
ojo es al mismo tiempo el instrumento mecdnico y la escritura). Por tanto,
a través de la personificacion el concepto mismo de sujeto paraddjicamente
se niega. — Cudl es el status del cine-0jo?— me preguntaba. La cdmara de
Vertov no es ni un instrumento mecanico, ni figuradamente, una persona (un
sujeto mds potente, por ejemplo), ésta es el medium a través del cual se hace
posible la accién. El cine-ojo es al mismo tiempo la cdmara tomavistas y el
montaje, no es posible reconducirlo a un referente, ya sea éste un objeto me-
cénico, o una serie de reglas gramaticales (de montaje). Para esta discusién
cfr. Silvestra Mariniello, El Film: el Fin del Arte, 60-61.

74



a los investigadores a trabajar en esta direccion. Lo que estd en
Juego aqui no es la oposicion binaria entre la época de la literacy y
la época del audiovisual, sino el reconocimiento de la insuficien-
cia de la literacy moderna (textual) frente a las diferentes practi-
cas sociales de la visualidad humana que han sido domesticadas,
ignoradas o hechas de lado en la cultura de la literacy y que se
imponen a través de los intercambios cada vez mas frecuentes e
intensos y el rapido desarrollo de los medios audiovisuales, espe-
cialmente el cine y la television. El concepto de intermedialidad
parece poder suministrar sefiales en el camino de la renovacién
de la literacy, con el intento de llenar las distancias entre nuestra
experiencia y nuestra comprension de esta misma experiencia. La
intermedialidad lleva el anélisis fuera del campo lingiiistico y lite-
rario (intermedialidad y no intertextualidad, por ejemplo) e invita
a pensar la mediacion, la tecnologia, la materia. Si la realidad no
estd mediatizada por el logos, si el logos no es més el mediador
universal del Estado moderno que ha sido desde el inicio, jacaso
la realidad es inmediata? Para afirmar la debilidad del lenguaje
frente a la velocidad de las imédgenes y de los sonidos, Wlad God-
zich no duda en tomar posiciones extremas, casi paraddjicas. La
importancia de este ensayo no deberia ser subestimada: trata de la
distancia dramdtica entre la experiencia vivida (nuestra vida con
los medios) y un discurso que atin pertenece a la literacy moder-
na (textual o escrita) y que trata de explicar, describir, transmitir
y comprender tal experiencia pero que es a menudo inadecuada
para esa tarea. Actualmente tenemos la impresion de vivir en una
transicion: resentimos el cambio pero al mismo tiempo hacemos
la experiencia de la falta de “medios” para nombrar o conocer lo
nuevo o nuestra relacioén con esto nuevo.

The mystical quality of the photographic image stems from the
indication of its limits for human understanding, which may
decipher its expression but which cannot objectively grasp its
enunciation (Cisneros, “Imaginary of the End”, 156).

75



Mas que “its limits for human understanding”, podriamos de-
cir aqui con Wlad Godzich, “for modern literacy”, que esta ba-
sada en la distancia (entre el sujeto y el mundo) y la oposicién
(al interior de un sistema binario de valores), asi como sobre la
atribucion de la accion (agency) a un sujeto originario capaz de
manipular la tecnologia para decir, conocer, imitar y controlar el
mundo. La fotografia y el cine manifiestan otra presencia en que
la nocion de una agency que manipula un medium instrumental no
puede dar cuenta; esta otra presencia exige, para ser comprendi-
da, que uno salga del lenguaje en tanto mediador universal, y que
uno permita que el lenguaje sea invadido por las imdgenes, que el
discurso sea transformado por lo que le opone una resistencia; por
lo que exige que reconozcamos la presencia de lo figural en el len-
guaje cuando la configuracion del saber basado en la 16gica (Man,
“The Resistance to Theory”, 13-14) —en tanto que puente entre
el lenguaje y el mundo— se transforma en otra configuracion.

In a history of the media, photography’s violent clash with the
history of the images that precede it also signals its value as the
end of an imaginary. The rupture with painting becomes clear if
we follow Bazin’s claim that the essence of photography is the
agential independence of the technology that produces its images.
It also makes clear the institutional controls deployed to suture
the break, the ideological apparatuses that subdue the technol-
ogy’s uncanny doubling with narratives of permanence and con-
tinuity where the medium is an instrument in the hands of an able
identity. The established discursive economy reacts against this
emergent imaginary, institutionalizing the new image to shelter
the subject from the technological medium’s heterogeneous con-
structive agency (Cisneros, “Imaginary of the End”, 159-160).

La intermedialidad que, como dice James Cisneros, nos hace
tener acceso a los restos de la cultura, se convierte en el lugar
a partir del cual ser testigo de la lucha entre dos literacies, dos
regimenes de conocimiento, abre nuevas avenidas para tratar

76



de responder a las preguntas surgidas por la proliferacion de los
medios mecanicos y numéricos. El espacio de la intermediali-
dad es el espacio hibrido donde el discurso se abre a lo visible y
la visualidad se convierte en discursiva en un movimiento que
perturba la construccién lingiiistica y filoséfica que las tenia
separadas. La intermedialidad es diferente a la intertextualidad
o la interalteridad, ya que ella implica la centralidad de la técni-
ca en la comprension de dindmicas diferentes. Al concentrarse
en el medium, la intermedialidad no puede ignorar la super-
ficie sobre la que la letra toma forma, ni la base material del
medium, las modalidades de transmisién, la materialidad de la
comunicacion; no puede tolerar la abstraccion, ni las oposicio-
nes binarias. La intermedialidad, que no separa el orden de los
simbolos del orden de las cosas, es una teoria y una préctica de
la diferencia. Es la calidad del milieu en el que vivimos.

El milieu intermedial

El material de todo arte: el ladrillo, el color, la arcilla, el cuer-
po, la voz, el son y, finalmente, la vida, la “realidad bruta o
fantasmatica” (Pasolini, Le cinéma de poésie, 137), es, existe
en relacion a un medium: ya se trate de la pintura, del lenguaje,
de la arquitectura, de la escultura, del teatro, de la danza, de la
cdmara fotografica o cinematografica, del video, la relacién es,
en efecto, primaria en la mediacion. Preguntémonos por la na-
turaleza y los lugares de la mediacion.!” ;Qué entendemos por
mediacion? ;La mediacion comparte la naturaleza dindmica y
efimera del acontecimiento? ;Acaso remite a un sujeto que,
gracias a un medio/media, o0 aun mads, a una técnica, representa,
transforma, comunica una realidad? ;Se sitda al interior de la

19 He desarrollado esta reflexién en mi libro El cine y el fin del arte. Teo-
ria y prdctica cinematogrdfica en Lev Kuleshov, en particular en el tercer
capitulo, 36-46.

77



filosofia de la representacién y de la economia de la verdad o
nos muestra mas bien los limites? ;A qué concepto de técnica/
tecnologia remite el concepto de mediacion?

La mediacion es el hacer de un medium. El término medium es
un préstamo del latin, “centro”; en particular tomo del Diction-
naire historique de la langue francaise la definicion de medium
en tanto que ‘“‘sustancia, milieu en el que tiene lugar un fenéme-
no”. Esta definicion (siglo xvi) une lo material, la materia misma
—la sustancia, el espacio— y lo que hace acontecimiento —el
movimiento, el subvenir de un fendmeno—. Los dos son inse-
parables. El medium es entonces ya un milieu y un hacer, una
accion o una serie de acciones. Para explicar la naturaleza com-
plejay dindmica de la mediacion tomo de Heidegger la figura del
puente en su ensayo “Construir, habitar, pensar” (170-193).

El puente se tiende “ligero y fuerte” por encima de la corriente.
No junta s6lo dos orillas ya existentes. Es pasando por el puen-
te como aparecen las orillas en tanto que orillas. El puente es
propiamente lo que deja que una yazga frente a la otra. Es por
el puente por el que el otro lado se opone al primero. Las orillas
tampoco discurren a lo largo de la corriente como franjas fronte-
rizas indiferentes de la tierra firme. El puente, con las orillas, lle-
va a la corriente las dos extensiones de paisaje que se encuentran
detras de estas orillas. Lleva la corriente, las orillas y la tierra a
una vecindad reciproca. El puente coliga la tierra como paisaje
en torno a la corriente [...] El lugar no estd presente ya antes del
puente. Es cierto que antes de que esté puesto el puente, a lo lar-
go de la corriente hay muchos sitios que pueden ser ocupados por
algo. De entre ellos uno se da como un lugar, y esto ocurre por el
puente. De este modo, pues, no es el puente el que primero viene
a estar en un lugar, sino que por el puente mismo, y sélo por él,
surge un lugar (183).!"

" Traduccion de Eustaquio Barjau, Conferencias y articulos. Texto en
linea en Heidegger en Castellano.

78



Lo que surge es antes que nada la naturaleza dindmica del
puente. Cada pasaje revela (para seguir con Heidegger) su fun-
cién de conectar, de religar, de crear, de metamorfosear los es-
pacios en lugares. El puente transforma el mundo en el que se
inscribe. El puente es del orden del reencuentro, del devenir, del
acontecimiento, de la metamorfosis. Es una acciéon —el pasaje
del puente, el puente en tanto que pasaje— que produce, a la vez,
las orillas y la regién que acoge al puente y a la corriente sobre
el que se extiende. La técnica audiovisual es como un puente,
arrojada entre nuestros sentidos (sobre todo, evidentemente la
vista y el oido) y el mundo, sobre la corriente de la experiencia
(sensorial, cognitiva y afectiva). La accion de atravesarlo es casi
infinita porque casi infinito es el nimero de “usuarios” con sus
“tacticas” y sus “ruses/argucias’ (Certeau, L’invention du quoti-
dien, XXXIII-LIIT). Como el puente que transforma los lugares
alrededor de la corriente en orillas y conecta la corriente con las
orillas y el pais, la técnica audiovisual hace de la vida un mate-
rial cinematografico o televisivo y une nuestra experiencia, el
mundo y las diferentes mediaciones en una mutua vecindad. Lo
que importa es lo que se produce alrededor del puente, el devenir
de la region, el devenir cine de la vida, el reencuentro del cine
y la vida, el reencuentro de la mediacién cinematogréfica con
otras mediaciones de la experiencia, hasta el infinito. Ese “lugar
que no existe antes del puente” es la metdfora mas elocuente,
me parece, del milieu intermedial que es a la vez una técnica, lo
que pone en relacion los “usos” que hacemos de €l, el espacio-
tiempo en el que se inscribe, la memoria de otras técnicas y de
otros lugares (el puente contiene otros puentes recorridos, foto-
grafiados, filmados, pintados, dibujados). Un medium contiene
siempre otros, el milieu es necesariamente intermedial.

Esta reflexion demasiado rdpida nos conduce a la pregunta
sobre la técnica planteada mds arriba: ;ja qué concepto de téc-
nica nos remite ese puente, ese medium? El no es sélo el ins-
trumento, el medio para llevar a cabo una causa: por ejemplo,

79



la de atravesar la corriente; podemos entenderlo como medio y
reconducirlo a una causa, pero eso seria reductor. Al preguntar al
sujeto de la técnica, como €l lo dice, Heidegger se remonta al con-
cepto de téchné que, asociado al de epistémé, designa un modo de
conocimiento. El conocimiento ofrece aperturas y, en esa medida,
es del orden del develamiento (aléthetiein). La téchné es, enton-
ces, un modo del aléthetiein.

Devela de lo oculto algo que no se produce a si mismo y todavia
no se halla ahi delante, y por ello puede aparecer y acaecer de
este modo o de este otro [...]. Este hacer salir de lo oculto coli-
ga de antemano el aspecto y la materia de barco y de casa y los
retine en la cosa terminada y vista de un modo acabado, deter-
minando desde ahi el modo de la fabricacion. Lo decisivo de la
téchné pues, no estd en absoluto en el hacer y el manejar, ni esta
en la utilizacion de medios, sino en el hacer salir de lo oculto del
que hemos hablado. En tanto que éste, pero no como fabricacion,
la téchné es una pro-duccion traer-ahi-delante (Heidegger, “La
pregunta por la técnica”, 19. Traduccion modificada).

La pro-duccién de la que se trata aqui es la que se distingue
de la produccién de un objeto a partir de una representacion
abstracta. La téchné no separa la idea de la materia; idea y ma-
teria estan, mds bien, separadas en la fabricacién de un objeto a
partir de su imagen, que lo trasciende y lo precede. Tal cabeza
esculpida, por ejemplo, nace de eso que la técnica puede cono-
cer de una persona en el barro y el rostro se percibe siempre por
el escultor a través de su téchné: su mirada sobre la gente que
encuentra (en el metro, en la calle, en el mercado), sabe que la
arcilla podra captar y acoger el acontecimiento de sus cuerpos.
La técnica audiovisual, ;no seria el develamiento de la vida en
tanto que imagen y sonido, duracion, anacronismo, ritmo, mas

12 Traduccion de Eustaquio Barjau, Conferencias y articulos. Texto en
linea en Heidegger en Castellano.

80



que el medio para transmitir un mensaje o contar una historia?
(Y eso no quiere decir que no existan mensajes o historias rela-
tadas, como tampoco que el barco no sirva para ir sobre el agua
y la casa para habitarla). Regresemos, entonces, a las preguntas
del inicio: la mediacién ;remite, remite a un sujeto que, gra-
cias a un medio/ medium, o mds adn, a una técnica, representa,
transforma, comunica una realidad? ;Se sitda al interior de la
filosofia de la representacion y de la economia de la verdad o
muestra mds bien sus limites?

(Qué sucederia si retomdramos el relato del puente en otra
perspectiva: la de un sujeto (individual o colectivo) que, des-
pués de haber estudiado la regién y las necesidades de la po-
blacion, construyera el puente con el espiritu de fomentar el
progreso y los intercambios? Eso seria el “gran relato” de la
conquista de la naturaleza, del sujeto soberano y de la evo-
lucion social. La técnica seria ahi percibida como el medio,
el instrumento que el hombre se ha dado para transformar el
milieu. La dindmica inherente al otro relato: la diferencia de
las orillas y de los multiples pasajes, el devenir de la region,
la relacién entre la técnica, la experiencia, el milieu y el hacer
humano no serian ya pertinentes ni visibles. Los limites de este
“gran relato” comienzan a aparecer gracias al trabajo de los
medias, en particular de la fotografia, el cine y la radio que ha-
cen al sujeto reemerger hacia la “realidad fisica”,"* embrollan-
do los limites entre real e imaginario asi como los limites entre
lo material y lo ideal, y se dan a pensar en tanto que formas
de mediaciéon més que como instrumentos de las representacio-
nes del mundo. La revelacion de la técnica como acontecimiento
permite repensar el lenguaje, la escritura, la danza, el teatro, la
escultura, la pintura, cualquier otro medio, fuera del “gran relato”
moderno de la representacion. Pero el puente contintia siendo

13 Me remito a Siegfried Kracauer, Theory of Film. The Redemption of
Physical Reality.

81



visto, mds a menudo que lo que uno cree, como el medio para
atravesar un rio, para ir de un lugar a otro, y la cdmara cine-
matogréfica como el medio para contar una historia o expresar
y suscitar ideas y afectos. Heidegger escribe: “Asi, no es el
puente el que primero toma un espacio en un lugar para soste-
nerse, sino que es solamente a partir del puente mismo como
nace un lugar.” Lo que esta frase nos invita a hacer es pensar en
conjunto la técnica, la experiencia, el sujeto y el mundo, pensar
la dindmica de la mediacion. Por ejemplo, cuando escribimos
un ensayo, podemos redactar un plan, establecer un orden en
el que vamos a tratar tal o cual otro problema, podemos decidir
en qué medida dejaremos que se manifieste nuestra subjetividad,
pero es en la escritura donde el problema toma forma, como
ella se revela al escritor, que se conecta con otros, es en la es-
critura donde mi subjetividad dialoga y se hibrida con otras.
Los pensamientos y los afectos que creia poder expresar conti-
ndan formdndose en el acto de escribir. El puente-escritura no
se tiende entonces, entre dos pensamientos/afectos-lugares ya
reconocibles y definidos; es la escritura, cargada de la memoria
de otros pensamientos y afectos y de otras formas de escribir,
lo que hace nacer y desarrollarse a esos pensamientos y €sos
afectos singulares. En Le pére sauvage, escenario de un film
jamads realizado, Pasolini pone en escena a un profesor blanco
y progresista que ensefia en una escuela colonial de una ciudad
africana. Pide a sus alumnos elaborar una composicion sobre
su ciudad. Pero la lengua de la escuela no es el medium de su
experiencia vivida, ni de la transmision de esta experiencia;
es el medium donde los alumnos piensan y experimentan el
mundo virtual conocido en las obras de Occidente. “Sus pobres
ojos estupefactos, Davidson estd sentado sobre su cama en el
dormitorio comun [...] Tiene su cuaderno sobre las rodillas.
Y quiere escribir. Pero él no sabe qué escribir, porque no sabe
cudles son sus sentimientos sobre su ciudad en la cultura que
se lo demanda” (Pasolini, Il padre salvaggio, 13. Trad. mia).

82



La lengua no es el vehiculo de toda experiencia, la lengua de
una cultura, su posibilidad de decir y sus maneras de decirlo,
pero ain mds importante, los sentimientos y los pensamientos
cobran vida en un medium que no preexiste a €l. Ahi se reen-
cuentra la dindmica del puente que hace nacer el lugar. David-
son encontrard su manera singular de construir y atravesar el
puente entre las culturas, sumergiéndose en la realidad fisica
de su pais y escribiéndola sin representarla.

El va a sentarse alld cerca del bosque, bajo el monumento ligu-
bre de un drbol de caoba. Trata atn de dar vida a sentimientos
que sabe que tiene [...]. Davidson ha escrito su pueblo, su madre,
sus hermanos, los ritos, las supersticiones, las danzas [...] la caza
de las fauces [...] el ledn [...] El profesor lo escucha, encantado,
palabra por palabra, IMAGEN POR IMAGEN (14. Trad. mia).

En la buisqueda de una escritura que pudiera hacer encon-
trarse al Africa y al Occidente, Davidson crea un movimiento
que une su experiencia, el mundo y las diferentes mediaciones
en una mutua cercania. La téchné de su escritura pro-duce sus
sentimientos en relacidn a su vivencia entre dos culturas. No
s6lo el acontecimiento de la palabra en Davidson estd doblada
por el acontecimiento de la imagen en el escenario —“El profe-
sor lo escucha, encantado, palabra por palabra, IMAGEN POR
IMAGEN"— que remite al film imaginario sin no obstante de-
tenerse ahi. La intermedialidad retne el texto y el film en un
mismo soplo y los limites entre los dos resultan vagos.

Me gustaria concluir esta excursion en los meandros de la inter-
medialidad con otra imagen pictdrica, que esta vez parece confi-
gurar la dindmica de la mediacion y el devenir del milieu interme-
dial. En el cuadro de Mark Tansey, White on White,los Beduinos y
los Inuits se encuentran con sus perros, sus camellos, sus trineos
y sus tiendas de campafia en un milieu blanco donde la arena del
desierto se confunde con la nieve del gran Norte, un viento crea
un movimiento que reune a los dos grupos en un todo donde s6lo

83



las diferencias son visibles. Las diferencias y no las oposiciones.
El viento borra las oposiciones mezclando la nieve y la arena, el
frio y el calor, las acciones de los Inuits y la de los Beduinos. Su-
giero pensar en la intermedialidad como ese viento que nos hace
cambiar de tabla de operacién privandonos de objetos definidos
e invitdndonos a pensar la relacion en la materia.

REFERENCIAS

CERTEAU, Michel de, L’invention du quotidien. L’ Arts de faire, Parfs,
Gallimard, 1990.

CISNEROS, James, “Remains to be seen. Intermediality, Ekphrasis and
Institution”, en Intermédialité et socialité. Histoire et géogra-
phie d’un concept, Marion Froger y Miller Jiirgen (dir.), M@ins-
ter, Nodus Publikationen, 2007.

——, “Imaginary of the End, End of the Imaginary. Bazin and Mal-
raux on the Limits of Painting and Photography”, en Cinémas,
vol. 13, 3, Printemps, 2003, 149-169.

EisensTEIN, Elizabeth L., La révolution de 'imprimé dans I’ Europe
des premiers temps modernes, Paris, La Découverte, 1991.

DEeLEUZE, Gilles y Felix GUATTARI, Qu’est-ce que la philosophie?, Pa-
ris, Les Editions de Minuit, 1991.

DERRIDA, Jacques, L’ Université sans condition, Paris, Galilée, 2001.

GAUuDEAULT, André Marion Philippe, “Un média nait toujours deux
fois [...]”, en Sociétés et Répresentations. La Croisée des mé-
dias, Paris, CREDHESS, 9, 2000.

GobzicH, Wlad, The Culture of Literacy, Cambridge, Harvard Uni-
versity Press, 1994.

——, The Language Market under the Hegemony of the Image, Va-
lence, Eutopias, Working Papers, vol. 29, 1993.

HEIDEGGER, Martin, “L’époque des ‘conceptions du monde’”, en Che-
mins qui ne menent nulle part, Paris, Gallimard, 1962, 253-322.

—, “Batir, habiter, penser”, en Essais et conférences, Paris, Galli-
mard, 1958 [“Die Frage nach dem Technik™ [1953], “La pregunta
por la técnica” y “Bauen, Wohnen, Denken” [1951], “Construir,

84



Habitar, Pensar”, en Conferencias y articulos, trad. Eustaquio
Barjau, Barcelona, Ediciones del Serbal, 1994, 9-37 y 127-142].

KRACAUER, Siegfried, Theory of Film. The Redemption of Physical
Reality, Princeton, Pricenton University Press, 1997.

LYOTARD, Jean-Francois, La condition postmoderne, Paris, Les Edi-
tions de Minuit, 1979.

Man, PauL pE, “The Resistance to Theory”, en The Resistance to
Theory, Minneapolis, The University of Minnesota Press, 1986.

MARINIELLO, Silvestra, El Film: el Fin del Arte, Madrid, Catedra, 1992.

—, El cine y el fin del arte. Teoria y prdctica cinematogrdfica en
Lev Kuleshov, Madrid, Catedra, 1992.

—, “Commencements”, en Intermédialités, Naitre, Printemps,
2003.

MctcHouLaM, Eric, Entrevista “Eclaircies 2 travers les brumes de
I’intermédialité. Entretien avec Eric Méchoulan (1% partie)”, en
Spirale, 229, noviembre-diciembre 2009.

MicHELSON, Annette (ed.), Kino-Eye. The Writings of Dziga Vertov,
trad. Anna Giordano y Poncio Almodovar, Berkeley/Los Ange-
les/Londres, University of California Press, 1984.

PasoLing, P. P., “Le cinéma de poésie”, en L’expérience hérétique,
Paris, Payot, 1976.

—, Il padre salvaggio, trad. Silvestra Mariniello, Turin, Einaudi, 1975.

READINGS, Bill, The University in Ruins, Cambridge, Massachusetts/
Londres, Harvard University Press, 1996.

WEBER, Samuel, “Television, Set and Screen”, en Mass mediauras,
Stanford, Stanford University Press, 1996, 108-128.

85



