ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 3 (164), 2017, PP. 717-730

RESENAS

JoHn A. MARSTON (coord.), La antropologia de las fronteras de

Tailandia como espacios de flujo, México, El Colegio de México,
2016, 319 pp.

Mediante la investigacion de campo, los autores analizan y
evalian situaciones particulares que enfrentaron y enfrentan
quienes cruzan la frontera de Tailandia desde sus lugares de
origen. Las fuentes primarias se alimentan de la observacién,
la investigacion y las entrevistas a protagonistas reales: jefes
de aldea, mujeres, nifios y religiosos, que aportan un valioso
testimonio del contexto social, politico y econémico que
les tocod vivir desde la década de 1960 al principio del nuevo
milenio.

Tailandia tiene una amplia diversidad cultural y, de acuerdo
con los autores de La antropologia de las fronteras de Tailan-
dia como espacios de flujo, cultiva una identidad inclusiva, por
lo que muchos grupos en este pais se reconocen como tailande-
ses. Sin embargo, hay etnias que luchan porque les reconoz-
can su doble identidad; por ejemplo, tailandeses que desean
ser reconocidos como karen o hmong, grupos de pertenencia
original. En el libro se confronta el tema del flujo fronterizo
con diferentes realidades y relaciones de los grupos étnicos de
Tailandia, Camboya y Birmania, todos del Sureste de Asia.

Lindsay French, en el primer capitulo, invita a comple-
tar el titulo de su investigacion: “De la politica a la economia
en la frontera entre Tailandia y Camboya: entre mas cam-
bia...”.

French destaca que en los espacios de flujo se halla el diag-
nostico de lo que sucede entre dos estados fronterizos. Uno se
encuentra desde buena voluntad, relaciones étnicas cordiales,
apoyo humanitario y participacién de organismos, hasta cru-
ce ilegal de fronteras, contrabando y explotacion de recursos
naturales. Se refiere a los tailandeses de Tailandia y a los khmer
de Camboya, pero su diagnostico es ttil para interpretar lo

[717]



718 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 3 (164), 2017, PP. 717-730

que sucede en otros espacios del mismo Sureste de Asia, como
Tailandia y Birmania con la etnia karen, o Tailandia y Malasia.

Las aportaciones de French que complementan el pensa-
miento tradicional de la relacién entre tailandeses y khmer son
dos. Una es que los intereses politicos y econdmicos borran las
diferencias culturales histéricas, como sucedi6 cuando los viet-
namitas derrocaron al Khmer Rouge en 1979 y muchos cambo-
yanos cruzaron la frontera tailandesa y resistieron con apoyo
de sus vecinos. De hecho, eran llamados los khmer de la fron-
tera o aliados politicos. La segunda aportacién advierte que,
ademas de los intereses compartidos, la cultura y la identidad
que fundamentan la relacion entre los dos grupos étnicos, debe
tomarse en cuenta la forma en que son vistos los camboyanos
en relacion con el Estado tailandés. Es decir, se puede hablar de
los khmer de dentro (que viven en territorio tailandés) y de los
khmer de fuera.

La autora hace un recorrido histérico con base en la na-
cionalidad y la etnicidad, y empieza por la referencia del pro-
fesor Tambiah que aclara que el gent1hc1o tailandés surgi6 al
principio de la construccion de la nacion, en el siglo X1x, con
las reformas administrativas que aphco el rey Chulalongkorn
Antes, la tierra tallandesa no existia propiamente. Lo que habia
era una agrupacion etnolingiiistica que incluia como pueblo
tailandés a laosianos, shan, lu, phu y siameses, considerados des-
cendientes del pueblo tai. En contraste, en Camboya s6lo hay
un grupo étnico: el khmer, por lo que su poblacion es homo-
génea, con 85% de khmer; sin embargo, los pobladores infor-
maron a French que entre tailandeses y khmer hay similitudes
culturales y se entienden entre si.

Las diferencias culturales entre tailandeses y khmer se bo-
rraron ante los beneficios econdmicos obtenidos gracias al co-
mercio de productos tailandeses en Camboya, Laos y Vietnam,
en los afios en que estos paises reconfiguraban sus estados, y
también a la explotacion de los recursos naturales.

El capitulo de Ferguson, “Ponle a tu religion musica de
rock”, tiene un titulo sugerente que describe episodios de la
vida cotidiana en la comunidad apatrida shan de la aldea Wan
Kan Hai. No hay referencias bibliograficas o informacion en
Internet sobre este punto geografico, con excepcion de lo co-



RESENAS 719

nocido sobre el estado de Shan, que lucha por su autonomia de

Birmania (Myanmar) En esta aldea, Ferguson convivi6 con
mujeres que pertenecian a la insurgencia de Shan y tuvo opor-
tunidad de convivir con las familias por algunos afios.

El atractivo del capitulo es que mezcla, pero también dis-
tingue, la manifestacién cultural de una estrella de rock nacio-
nalista, el musico shan Sai Moo, de pr1nc1p1os de la década de
1980, en el contexto de la ordenacién de unos jOvenes novicios.
Sai Moo compuso y grabé canciones sobre la lucha por la in-
dependencia del estado de Shan, entre ellas Nang Harn (Mujer
valiente), sobre las mujeres soldado del sura (Shan United Re-
volutionary Army). Sus canciones son populares hasta el dia
de hoy, conocidas entre los soldados del Ejército del Estado
Shan y sus afiliados.

La situacién de Wan Kan Hai es compleja porque, hasta la
fecha, esta bajo la autoridad del ejército del Estado tailandés e
incorporada burocraticamente a Tailandia. En esta situacidn,
Ferguson logra demostrar que, aun marginados econémica y
politicamente, los sentimientos nacionalistas shan se difunden
al ritmo de rock en una comunicacién con todos los integrantes
de la aldea.

Por otra parte, la autora describe el ritual del noviciado que
se practica alli (Poy Sang Long), que dura seis dias, y el proce-
so de ordenaci6n de principio a fin, desde la preparacién de los
niflos, algunos detalles del patrocinio (sobres con dinero), has-
ta la participacion de miembros de la policia y del ejército tai-
landés cuando los invitan a posar para la foto. Este escenario
se combina con las manifestaciones culturales que van entrete-
jidas, la vida cotidiana y las canciones de rock que motivan el
nacionalismo shan, y que, segin la autora, no se contradicen
con la practica budista shan.

El tercer capitulo, “Extender la frontera”, de Alexander
Horstmann, refiere cémo al tratar de extender la misién etno-

politica y evangehca de ciertos grupos fronterizos, la fronte-
ra no se constituye como un limite. La guerra de Birmania y
la violacién de los derechos humanos en este pais han sido
ampliamente documentadas, pero no la actividad de los vo-
luntarios de diversas etnias y de los extranjeros. En la frontera
entre Tailandia y Birmania viven refugiados karen, el grupo mi-



720 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 3 (164), 2017, PP. 717-730

noritario que resistid, mediante la lucha armada, la dominacion
del gobierno de Rangoon. En 1947, en el Acuerdo de Panglong
entre el gobierno de Rangoon y los representantes de las mino-
rias étnicas, se acordé construir la Unién Federal de Birmania.
Organizados en la Unién de los Karen, los pertenecientes a
este grupo rechazaron el acuerdo y, hasta la fecha, reclaman
su autonomia.

En un contexto religioso y politico, el autor explica que la
“aspiracion religiosa del liderazgo cristiano karen se ha poli-
tizado”, y que en el contexto de la guerra civil son las redes
cristianas de misioneros las que ayudan a reproducir la identi-
dad nacional karen de los que viven en la linea fronteriza entre
Tailandia y Birmania.

La conexibn entre la actividad de los misioneros, el nacio-
nalismo y los refugiados constituye lo que llama el proyecto
etnopolitico y evangélico. De hecho, hay grupos karen de di-
ferentes religiones (cristianos, budistas y animistas) y comuni-
dades karen en varias partes del mundo (refugiados reubicados
en Estados Unidos, Canada, Escandinavia y Holanda, la ma-
yoria bautistas). Hay muchos grupos internacionales de voluan-
tarios, pero también voluntarios karen que van y vienen de Tai-
landia a Birmania, no s6lo en mision evanggélica, sino también
para recibir asesoria paramilitar para adentrarse en zonas de
guerra.

El autor contribuye al entendimiento de lalabor de las orga-
nizaciones no gubernamentales, de los consorcios bautistas y de
la Iglesia bautista en la educacién de los refugiados karen. Hay
una organizada accion que vincula religion, educacion y na-
cionalismo; como ejemplo esta el Campamento de Maela para
refugiados karen, en Tailandia, que fue visitado por Aung Suu
Kyi, quien relaté que las autoridades tailandesas le platicaron
de los problemas relacionados con los campos de refugiados:
violacion de leyes forestales, uso ilegal de drogas, elaboracién
casera de licores y control de enfermedades (malaria, tubercu-
losis, dengue y colera), entre otros. Los refugiados no s6lo son
receptores de ayuda humanitaria, sino que trabajan en la cons-
truccién de una mejor vida producmva para sus hermanos.

El cuarto capitulo, “Narraciones sobre la legitimidad, narra-
ciones sobre la capacidad de actuar”, de Suchada Thaweesit, ex-



RESENAS 721

plica la forma de apatridia que muchos laosianos entrevistados
han sufrido. En sus testimonios manifiestan no saber de donde
son: “No soy humano completo porque no tengo derecho a
trabajar, no tengo derecho a ganar dinero”, le comentaron.

El gobierno de Tailandia ha otorgado la nacionalidad a mu-
chos refugiados, pero también ha deportado a otros tantos. De
acuerdo con la Agencia de las Naciones Unidas para los Refu-
giados (ACNUR), hay unos 500000 apatridas que viven en Tai-
landia. Las autoridades establecieron un marco legal para ac-
ceder a la nacionalidad a través de la Estrategia Nacional de
2005 en Administracién de Estatus Legal y del Derecho de las
Personas, y también promulgaron cambios legislativos en 2008
que facilitan el tramite a algunos grupos que residen desde hace
tiempo en Tailandia. El proceso legal para obtener la ciudada-
nia es largo. Por su parte, la ACNUR, en 2009, pidio al gobierno
de Laos permitir el acceso a los repatrlados provenientes de
Tailandia. La autora especifica que hay laosianos apatridas que
lo han sido por largo tiempo y que han trabajado arduamen-
te para ganar la confianza de los pobladores y las autoridades
del suelo en que viven.

En el capitulo “La ciudadania en disputa”, Laungaram-
sri nos habla del sistema de identidad basado en tarjetas de
colores, que asi como ha sido positivo para conocer sobre la
identidad étnica, puede resultar negativo si la clasificacion no
es clara en las categorias de ciudadanias y tipos de migrantes.
La nacionalidad tailandesa se identifica con tres elementos: el
idioma tailandés, el budismo y la lealtad al rey. ¢Qué pasa con
quienes no son ta1landeses pero viven en territorio tailandés?
Obtener una tarjeta de 1dent1dad, sea cual sea el grupo étnico
al que pertenecen los “de afuera”, les da derechos elementales
a educacion y servicios de salud, por lo que resulta ttil la cre-
dencial que explicita las condiciones de estatus. Distinguieron
nacionalidades de migrantes que vivieron en Tailandia entre
los afios sesenta y ochenta y los clasificaron: refugiados viet-
namitas, exsoldados del Kuo Ming Tang, inmigrantes de raza
tailandesa, inmigrantes ilegales de Camboya de raza tailandesa,
inmigrantes chinos de diversos grupos, etcétera, lo que les
otorgd algunos derechos y mejores oportunidades de desarro-
llo, pero también cred confusiones, al grado de que miembros



722 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 52, NUM. 3 (164), 2017, PP. 717-730

de una misma familia tenian tarjetas con diferentes estatus de
ciudadania.

En “El turismo religioso transfronterizo”, que escribe Jo-
van Maud, no sélo se destacan las bondades que deja el tu-
rismo que visita los templos religiosos, también se refiere que
“los turistas introducen a la practica religiosa elementos ‘extra-
flos’ no ortodoxos que pudieran desafiar el caracter nacional
de las instituciones religiosas”, y destaca el papel del Estado
como formador de las interacciones religiosas transfronterizas y
promotor del turismo religioso en el sur de Tailandia. El capitu-
lo de Maud indaga como es el turismo religioso y lo que buscan
las personas que acuden a los templos: quiza buscan especialis-
tas, médiums, expertos, pero también hacerse tatuajes de sim-
bolos sagrados o hablar con los monjes budistas theravada.
Hay turistas de todas las religiones por el simple hecho de que
Tailandia es considerado un “pais poderosamente mistico desde
donde puede pedirse por la realizacion de los suefios”, como
respondié uno de los entrevistados.

El Gltimo capitulo, de Smutkupt y Kitiarsa, “La hiperga-
m1a transfronterlza y la gestion del poder con perspectiva de
género”, da cuenta de las caracteristicas de los matrimonios
mixtos: maridos farang (extranjeros) y esposas Isan (tailandesas
de Isan).

Una de las primeras imagenes que tiene uno como visitante
en Tailandia, por lo menos en la capital, son las parejas forma-
das por tailanidesas con extranjeros. Ellas jévenes y ellos mas
maduros. Las autoras, sin proponérselo, dejan claro que no to-
do eso es cierto; es pos1ble que algunas mujeres sean asiaticas
y que no todos los varones sean estadounidenses; hay también
europeosy de otras regiones del mundo. Asimismo, observan
que es erronea la idea generalizada de que los extranjeros “se
llevan” a las tailandesas, pues casi siempre los matrimonios son
consensuados entre la pareja. Los entrevistados fueron belgas,
mgleses austriacos, suizos, alemanes y estadounidenses. La per-
cepci6én del motivo por el que se casan igualmente es inexacta,
pues se cree que solo lo hacen las tailandesas pobres para tener
mejores niveles de vida, y que si tienen hijos, mejor sera su fu-
turo. Sin embargo, en el caso especifico de las mujeres Isan,
que tienen menos medios que los hombres y niveles de estudio



RESENAS 723

mas bajos, hacen una especie de contrato y no rompen los la-
zos con sus parientes ni con su cultura. Vale la pena revisar los
estudios de caso matrimoniales.

MariceLA REYES LOPEZ
Universidad de Colima





