
[717]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 3 (164), 2017, PP. 717-730

RESEÑAS

John A. Marston (coord.), La antropología de las fronteras de 
Tailandia como espacios de flujo, México, El Colegio de México, 
2016, 319 pp.

Mediante la investigación de campo, los autores analizan y 
evalúan situaciones particulares que enfrentaron y enfrentan 
quienes cruzan la frontera de Tailandia desde sus lugares de 
origen. Las fuentes primarias se alimentan de la observación, 
la investigación y las entrevistas a protagonistas reales: jefes 
de aldea, mujeres, niños y religiosos, que aportan un valioso 
testimonio del contexto social, político y económico que 
les tocó vivir desde la década de 1960 al principio del nuevo 
milenio.

Tailandia tiene una amplia diversidad cultural y, de acuerdo 
con los autores de La antropología de las fronteras de Tailan- 
dia como espacios de flujo, cultiva una identidad inclusiva, por 
lo que muchos grupos en este país se reconocen como tailande- 
ses. Sin embargo, hay etnias que luchan porque les reconoz-
can su doble identidad; por ejemplo, tailandeses que desean 
ser reconocidos como karen o hmong, grupos de pertenencia 
original. En el libro se confronta el tema del flujo fronterizo 
con diferentes realidades y relaciones de los grupos étnicos de 
Tailandia, Camboya y Birmania, todos del Sureste de Asia.

Lindsay French, en el primer capítulo, invita a comple- 
tar el título de su investigación: “De la política a la economía 
en la frontera entre Tailandia y Camboya: entre más cam- 
bia…”.

French destaca que en los espacios de flujo se halla el diag-
nóstico de lo que sucede entre dos estados fronterizos. Uno se 
encuentra desde buena voluntad, relaciones étnicas cordiales, 
apoyo humanitario y participación de organismos, hasta cru- 
ce ilegal de fronteras, contrabando y explotación de recursos 
naturales. Se refiere a los tailandeses de Tailandia y a los khmer 
de Camboya, pero su diagnóstico es útil para interpretar lo 

0717-0730-RESENAS.indd   717 19/07/2017   12:42:05 p.m.



718	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 3 (164), 2017, PP. 717-730

que sucede en otros espacios del mismo Sureste de Asia, como 
Tailandia y Birmania con la etnia karen, o Tailandia y Malasia.

Las aportaciones de French que complementan el pensa-
miento tradicional de la relación entre tailandeses y khmer son 
dos. Una es que los intereses políticos y económicos borran las 
diferencias culturales históricas, como sucedió cuando los viet- 
namitas derrocaron al Khmer Rouge en 1979 y muchos cambo-
yanos cruzaron la frontera tailandesa y resistieron con apoyo 
de sus vecinos. De hecho, eran llamados los khmer de la fron-
tera o aliados políticos. La segunda aportación advierte que, 
además de los intereses compartidos, la cultura y la identidad 
que fundamentan la relación entre los dos grupos étnicos, debe 
tomarse en cuenta la forma en que son vistos los camboyanos 
en relación con el Estado tailandés. Es decir, se puede hablar de 
los khmer de dentro (que viven en territorio tailandés) y de los 
khmer de fuera.

La autora hace un recorrido histórico con base en la na- 
cionalidad y la etnicidad, y empieza por la referencia del pro-
fesor Tambiah que aclara que el gentilicio tailandés surgió al 
principio de la construcción de la nación, en el siglo xix, con 
las reformas administrativas que aplicó el rey Chulalongkorn. 
Antes, la tierra tailandesa no existía propiamente. Lo que había 
era una agrupación etnolingüística que incluía como pueblo 
tailandés a laosianos, shan, lu, phu y siameses, considerados des- 
cendientes del pueblo tai. En contraste, en Camboya sólo hay 
un grupo étnico: el khmer, por lo que su población es homo-
génea, con 85% de khmer; sin embargo, los pobladores infor-
maron a French que entre tailandeses y khmer hay similitudes 
culturales y se entienden entre sí.

Las diferencias culturales entre tailandeses y khmer se bo- 
rraron ante los beneficios económicos obtenidos gracias al co-
mercio de productos tailandeses en Camboya, Laos y Vietnam, 
en los años en que estos países reconfiguraban sus estados, y 
también a la explotación de los recursos naturales.

El capítulo de Ferguson, “Ponle a tu religión música de 
rock”, tiene un título sugerente que describe episodios de la 
vida cotidiana en la comunidad apátrida shan de la aldea Wan 
Kan Hai. No hay referencias bibliográficas o información en 
Internet sobre este punto geográfico, con excepción de lo co-

0717-0730-RESENAS.indd   718 19/07/2017   12:42:05 p.m.



RESEÑAS	 719

nocido sobre el estado de Shan, que lucha por su autonomía de 
Birmania (Myanmar). En esta aldea, Ferguson convivió con 
mujeres que pertenecían a la insurgencia de Shan y tuvo opor-
tunidad de convivir con las familias por algunos años.

El atractivo del capítulo es que mezcla, pero también dis- 
tingue, la manifestación cultural de una estrella de rock nacio-
nalista, el músico shan Sai Moo, de principios de la década de 
1980, en el contexto de la ordenación de unos jóvenes novicios. 
Sai Moo compuso y grabó canciones sobre la lucha por la in-
dependencia del estado de Shan, entre ellas Nang Harn (Mujer 
valiente), sobre las mujeres soldado del sura (Shan United Re- 
volutionary Army). Sus canciones son populares hasta el día 
de hoy, conocidas entre los soldados del Ejército del Estado 
Shan y sus afiliados.

La situación de Wan Kan Hai es compleja porque, hasta la 
fecha, está bajo la autoridad del ejército del Estado tailandés e 
incorporada burocráticamente a Tailandia. En esta situación, 
Ferguson logra demostrar que, aun marginados económica y 
políticamente, los sentimientos nacionalistas shan se difunden 
al ritmo de rock en una comunicación con todos los integrantes 
de la aldea.

Por otra parte, la autora describe el ritual del noviciado que 
se practica allí (Poy Sang Long), que dura seis días, y el proce- 
so de ordenación de principio a fin, desde la preparación de los 
niños, algunos detalles del patrocinio (sobres con dinero), has- 
ta la participación de miembros de la policía y del ejército tai-
landés cuando los invitan a posar para la foto. Este escenario 
se combina con las manifestaciones culturales que van entrete-
jidas, la vida cotidiana y las canciones de rock que motivan el 
nacionalismo shan, y que, según la autora, no se contradicen 
con la práctica budista shan.

El tercer capítulo, “Extender la frontera”, de Alexander 
Horstmann, refiere cómo al tratar de extender la misión etno-
política y evangélica de ciertos grupos fronterizos, la fronte- 
ra no se constituye como un límite. La guerra de Birmania y 
la violación de los derechos humanos en este país han sido 
ampliamente documentadas, pero no la actividad de los vo-
luntarios de diversas etnias y de los extranjeros. En la frontera 
entre Tailandia y Birmania viven refugiados karen, el grupo mi- 

0717-0730-RESENAS.indd   719 19/07/2017   12:42:05 p.m.



720	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 3 (164), 2017, PP. 717-730

noritario que resistió, mediante la lucha armada, la dominación 
del gobierno de Rangoon. En 1947, en el Acuerdo de Panglong 
entre el gobierno de Rangoon y los representantes de las mino-
rías étnicas, se acordó construir la Unión Federal de Birmania. 
Organizados en la Unión de los Karen, los pertenecientes a 
este grupo rechazaron el acuerdo y, hasta la fecha, reclaman 
su autonomía.

En un contexto religioso y político, el autor explica que la 
“aspiración religiosa del liderazgo cristiano karen se ha poli-
tizado”, y que en el contexto de la guerra civil son las redes 
cristianas de misioneros las que ayudan a reproducir la identi-
dad nacional karen de los que viven en la línea fronteriza entre 
Tailandia y Birmania.

La conexión entre la actividad de los misioneros, el nacio-
nalismo y los refugiados constituye lo que llama el proyecto 
etnopolítico y evangélico. De hecho, hay grupos karen de di- 
ferentes religiones (cristianos, budistas y animistas) y comuni-
dades karen en varias partes del mundo (refugiados reubicados 
en Estados Unidos, Canadá, Escandinavia y Holanda, la ma- 
yoría bautistas). Hay muchos grupos internacionales de volun- 
tarios, pero también voluntarios karen que van y vienen de Tai- 
landia a Birmania, no sólo en misión evangélica, sino también 
para recibir asesoría paramilitar para adentrarse en zonas de 
guerra.

El autor contribuye al entendimiento de la labor de las orga-
nizaciones no gubernamentales, de los consorcios bautistas y de 
la Iglesia bautista en la educación de los refugiados karen. Hay 
una organizada acción que vincula religión, educación y na-
cionalismo; como ejemplo está el Campamento de Maela para 
refugiados karen, en Tailandia, que fue visitado por Aung Suu 
Kyi, quien relató que las autoridades tailandesas le platicaron 
de los problemas relacionados con los campos de refugiados: 
violación de leyes forestales, uso ilegal de drogas, elaboración 
casera de licores y control de enfermedades (malaria, tubercu- 
losis, dengue y cólera), entre otros. Los refugiados no sólo son 
receptores de ayuda humanitaria, sino que trabajan en la cons-
trucción de una mejor vida productiva para sus hermanos.

El cuarto capítulo, “Narraciones sobre la legitimidad, narra-
ciones sobre la capacidad de actuar”, de Suchada Thaweesit, ex-

0717-0730-RESENAS.indd   720 19/07/2017   12:42:05 p.m.



RESEÑAS	 721

plica la forma de apatridia que muchos laosianos entrevistados 
han sufrido. En sus testimonios manifiestan no saber de dónde 
son: “No soy humano completo porque no tengo derecho a 
trabajar, no tengo derecho a ganar dinero”, le comentaron.

El gobierno de Tailandia ha otorgado la nacionalidad a mu- 
chos refugiados, pero también ha deportado a otros tantos. De 
acuerdo con la Agencia de las Naciones Unidas para los Refu-
giados (acnur), hay unos 500 000 apátridas que viven en Tai- 
landia. Las autoridades establecieron un marco legal para ac- 
ceder a la nacionalidad a través de la Estrategia Nacional de 
2005 en Administración de Estatus Legal y del Derecho de las 
Personas, y también promulgaron cambios legislativos en 2008 
que facilitan el trámite a algunos grupos que residen desde hace 
tiempo en Tailandia. El proceso legal para obtener la ciudada- 
nía es largo. Por su parte, la acnur, en 2009, pidió al gobierno 
de Laos permitir el acceso a los repatriados provenientes de 
Tailandia. La autora especifica que hay laosianos apátridas que 
lo han sido por largo tiempo y que han trabajado arduamen- 
te para ganar la confianza de los pobladores y las autoridades 
del suelo en que viven.

En el capítulo “La ciudadanía en disputa”, Laungaram-
sri nos habla del sistema de identidad basado en tarjetas de 
colores, que así como ha sido positivo para conocer sobre la 
identidad étnica, puede resultar negativo si la clasificación no 
es clara en las categorías de ciudadanías y tipos de migrantes. 
La nacionalidad tailandesa se identifica con tres elementos: el 
idioma tailandés, el budismo y la lealtad al rey. ¿Qué pasa con 
quienes no son tailandeses, pero viven en territorio tailandés? 
Obtener una tarjeta de identidad, sea cual sea el grupo étnico 
al que pertenecen los “de afuera”, les da derechos elementales 
a educación y servicios de salud, por lo que resulta útil la cre-
dencial que explicita las condiciones de estatus. Distinguieron 
nacionalidades de migrantes que vivieron en Tailandia entre 
los años sesenta y ochenta y los clasificaron: refugiados viet-
namitas, exsoldados del Kuo Ming Tang, inmigrantes de raza 
tailandesa, inmigrantes ilegales de Camboya de raza tailandesa, 
inmigrantes chinos de diversos grupos, etcétera, lo que les 
otorgó algunos derechos y mejores oportunidades de desarro-
llo, pero también creó confusiones, al grado de que miembros 

0717-0730-RESENAS.indd   721 19/07/2017   12:42:05 p.m.



722	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 52, NÚM. 3 (164), 2017, PP. 717-730

de una misma familia tenían tarjetas con diferentes estatus de 
ciudadanía.

En “El turismo religioso transfronterizo”, que escribe Jo- 
van Maud, no sólo se destacan las bondades que deja el tu- 
rismo que visita los templos religiosos, también se refiere que 
“los turistas introducen a la práctica religiosa elementos ‘extra-
ños’ no ortodoxos que pudieran desafiar el carácter nacional 
de las instituciones religiosas”, y destaca el papel del Estado 
como formador de las interacciones religiosas transfronterizas y 
promotor del turismo religioso en el sur de Tailandia. El capítu- 
lo de Maud indaga cómo es el turismo religioso y lo que buscan 
las personas que acuden a los templos: quizá buscan especialis- 
tas, médiums, expertos, pero también hacerse tatuajes de sím-
bolos sagrados o hablar con los monjes budistas theravada. 
Hay turistas de todas las religiones por el simple hecho de que 
Tailandia es considerado un “país poderosamente místico desde 
donde puede pedirse por la realización de los sueños”, como 
respondió uno de los entrevistados.

El último capítulo, de Smutkupt y Kitiarsa, “La hiperga- 
mia transfronteriza y la gestión del poder con perspectiva de 
género”, da cuenta de las características de los matrimonios 
mixtos: maridos farang (extranjeros) y esposas Isan (tailandesas 
de Isan).

Una de las primeras imágenes que tiene uno como visitante 
en Tailandia, por lo menos en la capital, son las parejas forma-
das por tailandesas con extranjeros. Ellas jóvenes y ellos más 
maduros. Las autoras, sin proponérselo, dejan claro que no to- 
do eso es cierto; es posible que algunas mujeres sean asiáticas 
y que no todos los varones sean estadounidenses; hay también 
europeos y de otras regiones del mundo. Asimismo, observan 
que es errónea la idea generalizada de que los extranjeros “se 
llevan” a las tailandesas, pues casi siempre los matrimonios son 
consensuados entre la pareja. Los entrevistados fueron belgas, 
ingleses, austriacos, suizos, alemanes y estadounidenses. La per-
cepción del motivo por el que se casan igualmente es inexacta, 
pues se cree que sólo lo hacen las tailandesas pobres para tener 
mejores niveles de vida, y que si tienen hijos, mejor será su fu- 
turo. Sin embargo, en el caso específico de las mujeres Isan, 
que tienen menos medios que los hombres y niveles de estudio 

0717-0730-RESENAS.indd   722 19/07/2017   12:42:06 p.m.



RESEÑAS	 723

más bajos, hacen una especie de contrato y no rompen los la- 
zos con sus parientes ni con su cultura. Vale la pena revisar los 
estudios de caso matrimoniales.

Maricela Reyes López
Universidad de Colima

0717-0730-RESENAS.indd   723 19/07/2017   12:42:06 p.m.




