
En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.47

ARQUEOLOGÍA DEL SABER Y ORDEN
DEL DISCURSO: UN COMENTARIO SOBRE

LAS FORMACIONES DISCURSIVAS

Donovan Adrián Hernández Castellanos

Usted me preguntaba dónde estoy; yo le
respondería, muy sencillamente, en el hoy.

Michel Foucault

Pero ¿bastará con conocer el sistema
de nuestras vidas para librarnos de él?

Fredéric Gros

Resumen

En este artículo se propone una revisión minuciosa de dos conceptos fundamen-
tales del pensamiento foucaultiano: las “formaciones discursivas” y el “orden 

del discurso”. Se trata de dos categorías de gran relevancia para comprender el 
proyecto de una “arqueología del saber” de las que podemos extraer numerosas 
conclusiones y tareas para practicar el “análisis de los discursos” contemporáneos. 
Si bien el “análisis” no es una teoría de los conjuntos significantes, su condición 
es una “política” que habrá que entender como crítica de la dominación y de los 
“efectos de poder” del discurso en nuestras sociedades. Como argumento en este 
trabajo, la crítica elaborada por Foucault conduce a una estrategia de resistencia 
y no al examen trascendental de las condiciones del juicio.

Palabras clave: formación discursiva, orden del discurso, crítica, análisis del 
discurso, política de la verdad.



48	 Donovan Adrián Hernández Castellanos

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

Abstract

This article proposes a thorough review of two fundamental concepts of foucaul-
dian thought: the “discursive formations” and “order of discourse”. These two 
categories are of great importance for understanding the project of an “archeology 
of knowledge” from which we can draw many conclusions and tasks for practice 
“discourse analysis” contemporaries. While the “analysis” is not a significant set 
theory, its status is a “policy” to be understood as a critique of domination and 
“power effects” of discourse in our societies. As I argue in this paper, the cri- 
tique developed by Foucault leads to a strategy of resistance and not to the 
transcendental examination of the conditions of the judgement. 

Key words: discursive formation, order of discourse, critical discourse analysis, 
policy of truth.

Introducción

En este artículo serán revisadas y expuestas las nociones de formación dis-
cursiva y orden del discurso que se encuentran en el pensamiento de Michel 
Foucault. Ambas nociones son fundamentales para comprender la crítica de 
las relaciones de poder comenzada por Foucault en los años setentas, en la 
medida que suponen el análisis de las prácticas discursivas de los sistemas 
de pensamiento que la arqueología describe en sus discontinuidades y en su 
inmanencia en el campo social. A su vez, estos sistemas de racionalidad, locales 
o globales, estructuran el campo de acción del que somos partícipes en las rela-
ciones de poder. Para Foucault, el poder es un ejercicio permanente que debe 
ser analizado en términos de estrategia y de relaciones de fuerza, en una com- 
pleja tensión entre libertades; lo cual implica la extensión de controles que pe-
san sobre la discursividad. Tensiones y órdenes que serán objeto de análisis 
en nuestra conclusión.

El primer apartado de este trabajo consiste en una descripción detallada 
del vocabulario empleado por Foucault en La arqueología del saber. Cabe 
mencionar que este léxico teórico fue desarrollado por el pensador francés en 
sus primeras obras. Aunque fue elaborado paulatinamente en el curso de sus 
investigaciones, conforma un conjunto sólido y formalizado; tal como podemos 
encontrarlo en su obra de 1966 conocida como Las palabras y las cosas. En 
este libro Foucault explora las condiciones que permitieron la formación de 
las ciencias humanas. Exponer detalladamente las tesis principales de esa 
obra rebasa los límites de este artículo, pero la discusión de sus acepciones 



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

Arqueología del saber y orden del discurso	 49

metodológicas y sus implicaciones para la filosofía puede verse favorecida por 
este trabajo previo en torno a las innovaciones conceptuales argumentadas 
por Foucault en sus textos metodológicos.

El segundo apartado de este artículo se detiene en los supuestos teóricos 
elaborados por Foucault en su texto de transición conocido como El orden del 
discurso. Este texto muestra el interés del arqueólogo en dirigir su pensamiento 
hacia la constitución de la “analítica del poder”, un procedimiento teórico que 
enfatiza en las relaciones entre los sistemas de discursividad y los dispositivos 
políticos. Podríamos decir que la “analítica del poder” es menos una teoría po- 
lítica que un ejercicio crítico en torno a los sistemas de dominación, en los que 
los saberes de las ciencias humanas interactúan políticamente con las insti-
tuciones, apoyando o fortaleciendo las relaciones de poder que constituyen a 
los individuos como sujetos de políticas específicas (académicas, sociales, de 
género, etcétera). Esto es el orden del discurso que Foucault plantea como una 
condición para la resistencia y la desujeción de sus efectos hegemónicos.

Este texto es resultado de discusiones sostenidas con tres seminarios de 
investigación académica multidisciplinarios. Agradezco a los coordinadores del 
Seminario Permanente de Estudios de Retórica, de Alteridades y exclusiones y 
de Reflexiones marginales de la unam por los frutos de nuestro trabajo colectivo, 
los cuales son incorporados en el presente artículo. Sirva esto como reconoci-
miento de su importante labor académica 

Formaciones discursivas

En 1966, tras la publicación de Las palabras y las cosas, Michel Foucault en- 
tró en la escena intelectual con sus importantes aportaciones en el estudio de 
las ciencias humanas. La polémica que esta obra suscitó en los ánimos de sus 
contemporáneos estuvo fuertemente circunscrita al concepto de arqueología del 
saber. El empleo, hasta entonces inusitado de este sintagma, obligó a Foucault 
a desarrollar y sistematizar su léxico metodológico. Al parecer estos esfuerzos 
de aclaración epistémica no fueron suficientes para clasificar la obra y el pen-
samiento del filósofo francés. Estas inquietudes se mantienen en la actuali- 
dad, pues ¿cómo clasificar la obra de este pensador? ¿Será estructuralista o 
forma parte de la nueva ola hermenéutica que asoló las academias alemanas? 
Una exploración a la terminología foucaultiana podría ayudarnos a orientar 
todas estas polémicas.

Al reconstruir la trayectoria de la tradición francesa de epistemología, Domi- 
nique Lecourt señala que con Foucault se opera un “descentramiento” con res-



50	 Donovan Adrián Hernández Castellanos

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

pecto a la historia de las ciencias para dedicarse a las condiciones más genera- 
les del “saber”.1 “Saber” que, por otra parte, recibe una significación muy peculiar 
en la arqueología desarrollada por el francés. Encontramos la caracterización 
de este concepto fundamental en La arqueología del saber, texto publicado en 
1969, donde Foucault sistematiza su pensamiento. Apoyándonos en esa obra 
podemos explicar este concepto de la siguiente manera: se trata de una noción 
que está constituida por cuatro variables bien especificadas:

1) 	Un saber es aquello de lo que se puede hablar en una práctica discursiva, 
que de esta forma encuentra especificado un dominio constituido por 
objetos que podrán o no adquirir un estatuto científico.

2) 	Un saber es el espacio en el que un sujeto puede tomar una posición 
para hablar de los objetos de los que trata en su discurso.

3) 	Un saber es el campo de coordinación y subordinación de enunciados 
que posibilitan la aparición de conceptos; donde se definen, se aplican y 
se transforman.

4) 	Por último, un saber es definido por las posibilidades de utilización y de 
apropiaciones estratégicas, ofrecidas por el discurso.2

La arqueología del saber es la descripción del archivo de los sistemas de 
discursividad para los que el teórico debe encontrar las condiciones históricas 
de posibilidad (que son modificables), sus respectivas formaciones discursivas y 
los umbrales que muestran cómo la positividad de cada saber se modifica suma-
riamente y transforma la episteme de una época, reordenándola o sustituyéndola 
por otra.3 Para Foucault, el hecho de que haya sido posible el desarrollo de una 
disciplina “arqueológica” sobre los sistemas de discursividad es el resultado de 
una larga mutación en la disciplina histórica que ha tenido lugar en la cultura 
europea del siglo xix. Dicha mutación en los estudios históricos consiste en la mo-
dificación del estatuto de los documentos. Los documentos han pasado a ser para 
la historia monumentos que deben ser descritos en su propia dispersión. El do- 

1 Cf. Dominique Lecourt, Para una crítica de la epistemología. México, Siglo XXI, 1978, p. 14.
2 Cf. Michel Foucault, La arqueología del saber. México, Siglo XXI, 2005, pp. 306-307.
3 El archivo, tal como lo comprende Foucault, es el sistema de la discursividad que conforma 

los límites y las formas de la enunciación, de la conservación de los enunciados, de la memoria, 
reactivación y apropiación de lo dicho en una trama político-discursiva. La positividad en cambio de- 
signa la condición de los enunciados que remiten a reglas de construcción de las formaciones dis-
cursivas, son aprioris históricos. Finalmente la episteme es un espacio de dispersión de enunciados 
que determinan la condición de posibilidad de lo que puede ser pensable y lo que no puede serlo 
en un periodo determinado, al interior de su configuración epistemológica.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

Arqueología del saber y orden del discurso	 51

cumento del que se ocupaba el historiador, y en el que leía para describir el 
pasado, ha devenido a su vez un monumento que el arqueólogo debe describir, 
no tanto para reconstruir su historia y su origen, como para mostrar las grietas, 
los cortes y las rupturas que el propio monumento testifica. La arqueología, que 
antes dependía de la historia y reconstruía el pasado que creíamos leer en los 
monumentos, se ha independizado y ha reclamado la autonomía de su propio 
campo de estudio: la historia entonces es dependiente de la arqueología.4 Ésta 
se separa de la historia de las ciencias en la medida que:

1) 	Define los discursos en tanto que prácticas y acontecimientos que obede-
cen a reglas de formación y no como los remitentes de significados ocultos. 
La arqueología no es una historia de los pensamientos, representaciones 
e imaginarios que pueden leerse en los discursos. No es un método de 
lectura alegórica que describa los monumentos como documentos en los 
que las voces del pasado puedan ser oídas e interpretadas. No se trata, 
pues, de una exégesis de los documentos. En este sentido podemos 
afirmar que Foucault no es un representante de la hermenéutica.

2) 	La arqueología define los discursos en su especificidad; no sigue una te-
leología progresiva. Para ésta el conocimiento no reside en la acumulación 
de los descubrimientos ni en los saltos dialécticos de la conciencia en la 
historia. No se trata, por consiguiente, de ninguna clase de “doxología” 
que relate el desarrollo del “saber” desde el largo murmullo del “no saber”. 
Por lo tanto, la arqueología foucaultiana realiza una crítica explícita del 
concepto ilustrado de progreso.

Como vemos, la arqueología del saber no es una reconstrucción histórica 
de los códigos lingüísticos, gramaticales, semióticos o semánticos del discurso; 
por estas razones Foucault no puede ser considerado como un estructuralista. 
La arqueología del saber es la descripción de los sistemas de discursividad 
en su dispersión, de los acontecimientos enunciativos que permiten identificar 
la unidad de un discurso (como la psiquiatría, la economía política, la historia 
natural, etcétera) mediante las reglas de formación de los discursos y no me-
diante el sistema de la lengua, entendido como la relación diacrónica entre un 
significante, un significado y su referente. El problema de la arqueología del 
saber será individualizar las formaciones discursivas que conforman el campo 
epistemológico de los saberes de una época. Para Foucault existen cuatro 

4 Cf. M. Foucault, op. cit., p. 11.



52	 Donovan Adrián Hernández Castellanos

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

formas, cada una de ellas con sus variables y constantes, de definir la unidad 
de los saberes. Son las siguientes condiciones:

1) 	La unidad de los discursos depende del juego de las reglas que posibilitan 
en un periodo la aparición de objetos recortados por prácticas, además 
de las reglas de transformación de esos objetos.

2) 	La unidad de un discurso depende del conjunto de reglas que posibilitan, 
de manera simultánea y sucesiva, la descripción perceptiva, así como 
sus instrumentos, para que se haga la repartición de los enunciados; los 
cuales se apoyan unos a otros de maneras integradoras o excluyentes.

3) 	La unidad de un discurso depende de la emergencia simultánea o sucesiva 
que separa y vuelve eventualmente incompatibles ciertos enunciados.

4) 	Finalmente, la unidad de un discurso depende menos de la permanencia 
de los temas, imágenes u opiniones, que de la descripción de su disper-
sión debida a un campo de posibilidades estratégicas junto a prácticas 
no discursivas.5

Una vez definidas estas cuatro formas de individualizar los discursos y de 
ubicar su unidad en la dispersión de los enunciados, podemos describir una 
“formación discursiva” por mera convención.6 Para ello es necesario determi- 
nar las reglas de formación que posibilitan esos enunciados. Foucault describe 
estas reglas de formación de la siguiente manera: “Las reglas de formación son 
condiciones de existencia (pero también de coexistencia, de conservación, de 
modificación y de desaparición) en una repartición discursiva determinada”.7

Pasemos, pues, a definir rápidamente las cuatro reglas de formación de los 
enunciados de los discursos.

Formación de los objetos

a) 	Consiste en localizar las superficies primeras de la emergencia de los ob- 
jetos en una formación discursiva; esto es: mostrar los emplazamientos 
enunciativos donde pueden surgir los objetos de un saber, para después 
ser asignados y analizados en los discursos.

b) 	Consiste en describir las instancias de delimitación de los objetos de una 
formación discursiva.

5 Cf. Ibid., pp. 62-63.
6 Cf. Ibid., p. 62.
7 Ibid., pp. 62-63.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

Arqueología del saber y orden del discurso	 53

c) 	Consiste en analizar sus rejillas de especificación; esto es: analizar los 
sistemas según los cuales se separa, se opone, se entronca, se reagrupa, 
se clasifica, se hacen derivar unas de otras los diferentes objetos de una 
formación discursiva como objetos de saber.

Formación de las modalidades enunciativas

a) 	Consiste en localizar la procedencia de los discursos al interior de las insti-
tuciones y las prácticas discursivas.

b) 	Consiste en describir los ámbitos institucionales de los discursos.
c) 	Consiste en definir las posiciones del sujeto por la situación que le es po-

sible ocupar en cuanto a los diversos dominios o grupos de objetos de una 
formación discursiva. Esto es: el sujeto es un emplazamiento posibilitado 
por la discursividad.

Formación de los conceptos

a) 	Consiste en describir la organización del campo de enunciados en el que 
aparecen y circulan los conceptos. Esto se logra al analizar las formas de 
sucesión y las diversas ordenaciones de las series enunciativas, los tipos 
de dependencia de los enunciados, y sus esquemas retóricos.

b) 	La configuración del campo enunciativo consiste en analizar las formas de 
coexistencia de los enunciados. Entre los que hay campos de presencia, 
campos de concomitancia, así como dominios de memoria.

c) 	Consiste en definir los procedimientos de intervención que pueden ser 
legítimamente aplicados a los enunciados. Tales como: técnicas de rees-
crituración, métodos de transcripción, modos de traducción y métodos de 
sistematización.

Formación de las estrategias

Finalmente, la determinación de las elecciones teóricas realmente efectuadas 
también depende de otra instancia; a saber, de la función que el saber debe 
ejercer  en un campo de prácticas no discursivas, en el campo de las estrategias 
y las relaciones de fuerza.

Por estas razones es que Foucault afirma que es imposible hablar de cual-
quier cosa en cualquier época. Las formaciones discursivas son complejas y la 
aparición de los enunciados depende del complicado entretejido de las sucesi-
vas reglas de formación de los objetos, de las modalidades enunciativas, de la 



54	 Donovan Adrián Hernández Castellanos

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

formación de conceptos y de la formación de estrategias mediante las cuales 
el saber se introduce en las prácticas y posibilita también la conformación de 
microfísicas del poder. La arqueología del saber es por lo tanto un análisis del 
discurso que no busca sus leyes de construcción (sintácticas o semánticas) en 
el código de la lengua, sino en sus condiciones de existencia, en su ejercicio; 
para Foucault el discurso es un campo práctico, un lugar de acción, un punto 
de emergencia de acontecimientos. Por otra parte si no hay libertad real para 
pensar, esto se debe a que hay otras formas de sujeción de la discursividad que, 
sin dejar de suponer estos sistemas arbitrarios de reglas, actúan sobre nuestros 
discursos regulando sus efectos, mediante instituciones y procedimientos que 
introducen las relaciones de poder al análisis. Pues el discurso también está en 
el orden de las leyes. A partir de la concepción estratégica de las formaciones 
discursivas entra el registro político del archivo con todas sus fuerzas; puesto 
que una vez que se ha identificado el discurso como una práctica inserta en 
un campo de prácticas, acciones y conflictos, podemos llegar a percibir su di-
mensión agonal y no sólo heurística. Habrá que concluir entonces que hay un 
orden social específico y propio que regula la conflictualidad del discurso en su 
dimensión de acontecimiento. Éste es el orden del discurso.

El orden del discurso

En su conocida lección inaugural para la cátedra de historia de los sistemas de 
pensamientos en el Colegio de Francia, Foucault sostuvo ante la mirada atenta 
de su auditorio lo siguiente: “supongo que en toda sociedad la producción del dis- 
curso está a la vez controlada, seleccionada y redistribuida por cierto número de 
procedimientos que tienen por función conjurar sus poderes y peligros, dominar 
el acontecimiento aleatorio y esquivar su pesada y temible materialidad”.8

El discurso entonces es un campo de existencia anónimo donde el sujeto 
constitutivo pensado por la filosofía desaparece.9 La discursividad, pues, es un sis- 
tema arbitrario de reglas que norman la producción del saber, centralizando 
sus efectos de verdad y sus efectos de poder.10 Ambos efectos performativos 

  8 M. Foucault, El orden del discurso. Barcelona, Tusquets, 2005, p. 14.
  9 Cf. Frédéric Gros, Michel Foucault. Buenos Aires, Amorrortu, 2007, p. 75. Con la expresión 

sujeto constitutivo pensamos de manera muy general en todas las filosofías modernas que, de 
Descartes a nuestros días, hacen de la subjetividad o del hombre el elemento constitutivo o fundante 
de la acción política, del conocimiento y de las prácticas artísticas. Véase M. Foucault, “La verdad 
y las formas jurídicas”, en Estrategias de poder. Barcelona, Paidós, 1999, pp. 169-281.

10 Conviene destacar que cuando hablamos de “efectos de verdad” no defendemos una postura 



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

Arqueología del saber y orden del discurso	 55

de los actos de habla son el objeto de una serie de regulaciones que funcionan 
en las formaciones discursivas mediante procedimientos muy definidos. Foucault 
llama orden del discurso a la implementación de las instituciones (entre ellas la 
lengua como institución por excelencia) de estos procedimientos. De manera 
muy esquemática podemos distinguir tres tipos de procedimientos que regulan 
el discurso en su dimensión de acontecimiento. Los primeros son los proce-
dimientos de exclusión. El más evidente es lo prohibido, la interdicción, que 
pesa particularmente sobre los temas de la sexualidad y la política. También 
se encuentra el rechazo o la segregación de los discursos en la relación con la 
alteridad: se trata de la oposición entre razón y locura, analizada por Foucault en 
otros trabajos. Hay que considerar también a la voluntad de verdad o voluntad 
de saber, un dispositivo que organiza el campo de los enunciados científicos o 
enunciados sobre la verdad, cuya historia Foucault encuentra en el discurso 
de los poetas griegos del siglo vi, que decidía sobre la justicia profetizando el 
porvenir y contribuyendo a su realización; un siglo más tarde (con Platón) la ver- 
dad no radicaría en lo que el discurso hacía, sino en lo que decía, en el enun-
ciado mismo con independencia del acto ritualizado.11

Por consiguiente tenemos tres subsistemas de exclusión: la palabra prohibi- 
da, separación entre razón y locura y la voluntad de verdad. Por otra parte, en la 
lección inaugural del Colegio de Francia, Foucault describe los procedimientos 
que se ejercen al interior del propio discurso. Para el pensador francés éstos son 
“procedimientos internos, puesto que son los discursos mismos los que ejercen 
su propio control; procedimientos que juegan un tanto en calidad de principios 
de clasificación, de ordenamiento, de distribución”12 de enunciados. Entre ellos 
Foucault destaca el comentario, donde el nuevo enunciado no se encuentra 
en la invención, sino en el acontecimiento de su retorno, en la repetición de 
un enunciado anterior en una larga exégesis. Pero también la función del autor, 
que pasa por ser la autoridad última del sentido real asignable a un texto. Ambos, 

relativista en la filosofía de la historia, ni un pluralismo ramplón y simplista. Por el contrario, esta 
noción realiza un distanciamiento crítico con respecto de la concepción tradicional de la verdad 
que la define de manera muy general como la adecuación del discurso al ser. En cambio, Foucault 
opta por señalar el peso que las reglas de construcción de los enunciados han desempeñado en su 
producción histórica. En este sentido la verdad no debe ser pensada como la norma constituyente del 
discurso científico y de su análisis, sino que más bien, como sugiere Philippe Sabot, debe ser des- 
crita como el efecto de una disposición del saber que determina históricamente los criterios de va- 
lidación científica en el orden del discurso. Cf. Philippe Sabot, Para leer las palabras y las cosas 
de Michel Foucault. Buenos Aires, Nueva Visión, 2007, p. 14.

11 Cf. M. Foucault, El orden del discurso. Barcelona, Tusquets, 2005, p. 20.
12 Ibid., p. 25.



56	 Donovan Adrián Hernández Castellanos

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

el comentario y la función-autor, imponen una identidad al discurso bajo la forma 
de la repetición de lo dicho o de la individualidad del yo. Finalmente, el tercer 
subsistema de estos procedimientos internos lo conforma la disciplina, que no 
es entendida todavía como una tecnología política que se aplica a los cuerpos 
individuales para volverlos obedientes y productivos,13 sino que es descrita 
como un sistema anónimo que norma la construcción de nuevos enunciados. 
La disciplina de los saberes académicos es entonces una maquinaria que regula 
la producción del discurso científico.14

Por último Foucault identifica un tercer conjunto de relaciones de poder que 
regulan la distribución de los discursos en el cuerpo social: los procedimientos 
de enrarecimiento de los sujetos que hablan. Éstos no dominan los poderes del 
discurso, sino que determinan sus condiciones de utilización, imponiendo a los 
individuos cierto número de reglas (por ejemplo, el uso de criterios para citar 
documentos en una exposición científica, filosófica o ensayística) e impidiendo, 
por otra parte, el acceso universal al discurso, restringiendo su entrada. Un 
ejemplo de ello, propuesto por el propio Foucault, son los sistemas escolares, 
los cuales definen criterios para ingresar a los grupos sociales al dominio de 
ciertos saberes, excluyendo de ellos a otros sectores sociales.15

Estos tres procedimientos de sumisión de los discursos son las condiciones 
de la logofobia en nuestras sociedades. Sin embargo esta condición puede ser 
rebatida mediante tres estrategias metodológicas para el análisis de los discur-
sos; a saber: 1) replantear nuestra voluntad de verdad; 2) restituir al discurso 
su carácter de acontecimiento (con efectos performativos incalculables); y 3) 
borrar la soberanía del significante.16 Hacer una historia política de la verdad y 
restituir a los enunciados su carácter histórico-performativo (en vez de buscar- 
los en estructuras que organizan la lengua) será la tarea de la genealogía, que 
Foucault recupera del pensamiento nietzscheano.17 Rápidamente diremos 

13 Cf. M. Foucault, Vigilar y castigar. México, Siglo XXI, 2003, p. 33.
14 Cabe mencionar que Foucault sigue íntegramente los criterios con los cuales elaboró el tema 

de la autoría en su conferencia ante la Sociedad Francesa de Filosofía; este texto fue publicado con 
el titulo de ¿qué es un autor? Esa comunicación resulta de gran importancia, pues en ella Foucault 
elabora el concepto de instauración de discursividades. A su manera, también Foucault podría ser 
un instaurador de discursos como lo fueron Marx, Freud y Nietzsche.

15 Cf. M. Foucault, El orden del discurso. Barcelona, Tusquets, 2005, p. 45.
16 Ibid., p. 68.
17 A partir de 1887 la palabra genealogía fue presentada por Nietzsche como su método 

crítico-filológico para historizar los valores de la metafísica. Su finalidad era hacer una crítica de 
los valores para mostrar que no eran trascendentes, sino que eran el resultado de una serie de 
procesos históricos y de mecanismos sociales muy específicos. La crítica nietzscheana a los valores 



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

Arqueología del saber y orden del discurso	 57

que la genealogía es una estrategia anti-metafísica que busca la procedencia 
y las condiciones de emergencia de procedimientos históricamente acaecidos, 
distinguiéndolos de las finalidades que diversas luchas les han asignado en 
sucesivos procesos de debelación, al imponerles una relación de fuerza.

Este trabajo genealógico sobre el acontecimiento, que se desmarca de la 
historia en la medida en que no estudia un periodo sino que trata un problema, 
es necesario para desarrollar una “analítica del poder” sobre las objetivaciones 
de la teoría política. Foucault denomina de esta forma a la práctica teórica, que se 
basa en las estrategias de resistencia contra diferentes tipos de poder en su mo- 
mento inicial, como punto de partida de sus análisis. Un trabajo necesario para es-
tablecer críticamente las relaciones entre racionalidad y poder, así como para de- 
finir el dominio específico que forman las relaciones de poder, al determinar los 
instrumentos que permiten analizarlo.

De tal forma que la “analítica del poder” será una forma de historizar el presen-
te para delinear la cartografía política de nuestro tiempo, preguntándose siempre 
por el modo de circulación de las relaciones de poder en nuestras sociedades. 
En este sentido, la pregunta política de la “analítica” desarrollada por Foucault 
es ¿cómo se ejerce el poder? y no ¿qué es el poder? Pregunta a la que se suele 
responder con modelos institucionales o jurídicos. Para Foucault, la teoría política 
es una conceptualización esencialista que estructura el análisis del poder en 
una disyuntiva como la siguiente: o bien el poder es represivo y restrictivo, por 
lo cual adopta la forma de la ley y del consenso (modelo legal estructurado en la 
pregunta ¿qué es lo que legitima el poder?), o bien es isomorfo a la economía y 
por consiguiente desempeña la función formal de ser un instrumento de la cla- 
se dominante (modelo institucional que gobierna la pregunta ¿qué es el 
Estado?)18 En ambos casos, argumenta el pensador francés, la especificidad y 
la materialidad de las relaciones de poder resultan invisibilizadas por la teoría 
al plantearse preguntas metafísicas para cuestiones políticas.

Sin embargo, podemos preguntarnos cuál es la relación que la “analítica del 
poder” establece entre las formaciones discursivas, que organizan los saberes 
dominantes, y el orden del discurso, que regula la performatividad de las discur-
sividades (incluso de las locales y sometidas); ¿o es que ambos procedimientos 
de control y de formación de los discursos son equiparables entre sí? Para 
Foucault esta relación se da de la siguiente manera:

pone en evidencia que estos forman parte de la estructura nihilista de la historia de la metafísica 
en Occidente.

18 Cf. M. Foucault, “El sujeto y el poder”, en Hubert L. Dreyfus y Paul Rabinow, Michel Foucault: 
más allá del estructuralismo y la hermenéutica. Buenos Aires, Nueva Visión, 2001, p. 242.



58	 Donovan Adrián Hernández Castellanos

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

La formación regular del discurso puede integrar, en ciertas condiciones y 
hasta cierto punto, los procedimientos de control (es lo que pasa, por ejem-
plo, cuando una disciplina toma forma y estatuto de discurso científico); e 
inversamente, las figuras de control  pueden tomar cuerpo en el interior de 
una formación discursiva (así, la crítica literaria como discurso constitutivo del 
autor): así pues, toda tarea crítica que ponga en duda las instancias de control 
debe analizar al mismo tiempo las regularidades discursivas a través de las 
cuáles se forman; y toda descripción genealógica debe tener en cuenta los lí- 
mites que intervienen en las formaciones reales. Entre la empresa crítica y la 
empresa genealógica la diferencia no es tanto de objeto o de dominio como 
de punto de ataque, de perspectiva y de delimitación.19

De la misma manera podemos decir que entre la arqueología del saber y la 
genealogía del poder la diferencia no son los objetos o los lugares de ataque, 
sino la perspectiva y el campo de delimitación. Mientras la arqueología descri-
be el archivo de los sistemas de pensamiento que organizan las hegemonías 
epistemológicas de nuestro tiempo, la genealogía estudia las relaciones entre 
esas discursividades y su interrelación con otro tipo de procedimientos de poder 
que se ejercen sobre el cuerpo social.

Conclusión: vigencia de Michel Foucault

En nuestro tiempo se ha discutido, con una intensidad pocas veces vista en 
el ámbito de la teoría, acerca del papel emancipatorio y contestatario de las 
problematizaciones hechas por Michel Foucault en el campo de los saberes. 
Sin embargo, la sospecha de una cierta clausura de los procesos libertarios 
contemporáneos sigue pesando sobre sus polémicas intervenciones sobre la 
actualidad, generando posiciones y distanciamientos alternos y ambivalentes 
en la recepción de su obra. Una pregunta parece caer por su propio peso: 
¿qué debemos hacer con Foucault? Entre los que se empeñan en olvidarlo y 
quienes plantean alianzas estratégicas contra el enemigo común (el capitalis-
mo), parece haber un acuerdo tácito: relegar las herramientas de la “analítica 
del poder” a una especie de limbo, a su tratamiento en la erudición, al goce de 
los estetas. Pues Foucault, se dice, no nos ayudará a hacer la revolución, ni a 
soñar con sociedades perfectas. Pero ¿ello significa necesariamente el fin de 
la imaginación política? Más allá de la nostalgia, real o asumida, de la crisis 

19 M. Foucault, El orden del discurso. Barcelona, Tusquets, 2005, pp. 64-65.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

Arqueología del saber y orden del discurso	 59

de los relatos, lo cierto es que las tareas de la crítica de la razón política, lejos de 
haberse difuminado en medio de la festividad postmoderna, se han visto refor-
zadas y multiplicadas por el desarrollo de formas de dominación globales y de 
hegemonías que rebasan el ámbito de acción de las fuerzas estatales. Des- 
de las prisiones hasta la gestión biopolítica de las poblaciones, el poder se ha 
globalizado junto con los mercados; y en los recientes años ha dado muestras 
espectaculares de su presencia en el escenario mundial. Por ello es necesario 
insistir nuevamente en que la utopía de las sociedades informatizadas no ha 
superado las relaciones de poder que se creían añejas; clara muestra de ello es 
la persistencia, terca para muchos, de las guerras y los conflictos armados entre 
las sociedades occidentales y los países de Oriente próximo. La persistencia 
del conflicto y de la crisis del sistema económico dominante, menos que de 
choques entre civilizaciones, nos habla de un recrudecimiento de la dominación 
que no da señales de su próxima desaparición. Al parecer la crisis sigue siendo 
el nombre del capitalismo.

Sin embargo, en los momentos de peligro, hay oportunidades para el de-
sarrollo de la crítica. En esta medida, sabemos que las relaciones de poder 
más recrudecidas de la modernidad europea (el fascismo y el nazismo) dieron 
lugar a pensamientos estratégicos y críticos que contrarrestaban la evidencia 
de la racionalidad unilateral (hegemónica) del sistema, al postular y ejecutar la 
evidencia de una crítica de la razón política, como la hemos llamado. Bajo este 
nombre no tratamos de invocar ningún discurso global que ponga en cuestión el 
desenvolvimiento dialéctico de constantes antropológicas (tales como la racio-
nalidad y el trabajo), sino el ejercicio atento que describe los procedimientos que 
ejercen el poder en focos locales de conflicto, con racionalidades específicas, 
a los que los individuos se enfrentan en sus luchas cotidianas. Este posiciona-
miento estratégico frente a la racionalidad hegemónica de las discursividades 
imperantes es lo que mantiene vigente el pensamiento de Foucault. Por ello su 
“análisis del discurso”, como él lo llama, es una herramienta política y no sólo 
epistemológica. Su eficacia reside en localizar los enclaves entre el saber y la 
dominación, refinando sus herramientas y mostrando que la discontinuidad his-
tórica es constitutiva de nuestra experiencia política. En última instancia, ¿qué 
otra cosa se propone Foucault sino mostrar la política de verdad que construye 
a priori el contenido de nuestros dichos, los enunciados en los que presumimos 
revelarnos a nosotros mismo al tiempo que otorgamos sentido a las cosas en 
el mundo? La política de la verdad constriñe de manera específica la posibili- 
dad del reconocimiento intersubjetivo, así como los ámbitos institucionales en 
los que se desenvuelven nuestras vidas. Desujetarse de estas relaciones de 
poder que nos asignan “identidades” particulares es la función de la crítica, 



60	 Donovan Adrián Hernández Castellanos

En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

así como del análisis de los discursos públicos o científicos que constituyen y 
delinean la trama en la que nos desempeñamos.20

La crítica entonces no se reduce al establecimiento de los límites de la razón 
frente a la experiencia, ni a la condena de la racionalidad teórica por su perver-
sión como totalitarismo; por el contrario, toma la forma de prácticas y ejercicios 
discontinuos que describen los sistemas de pensamiento, las relaciones de poder 
y las formas de subjetivación que moldean la experiencia y el presente. Trabajo 
teórico que se cumple como problematización de la actualidad. Diagnosticar el 
presente y mostrar la regionalidad de las luchas será la tarea de esta crítica 
política. Su condición será el análisis de las formas dominantes del discurso y 
la performatividad agonal que los constituye. La condición política del archivo 
será determinante para la arqueología de los saberes y la genealogía de los 
poderes que parten del ejercicio de la resistencia como modelo para la práctica 
teórica que llamamos “analítica del poder”.

Haciendo uso de ese pensamiento estratégico, Foucault muestra que la 
condición para el ejercicio del poder es la alteridad y la práctica de la libertad. 
En sus palabras:

[…] una relación de poder sólo puede articularse sobre la base de dos ele-
mentos que son cada uno indispensable si se trata realmente de una relación 
de poder: ese “otro” (sobre quien se ejerce una acción de poder) debe ser 
enteramente reconocido y mantenido hasta el fin como una persona que ac-
túa; y que, ante una relación de poder, se abra todo un campo de respuestas, 
reacciones, resultados y posibles invenciones.21

Las relaciones entre el poder y la resistencia fundamentan el “agonismo” de 
la libertad, que no es ni su agotamiento ni su adelgazamiento, sino la condición 
propia de la tensión entre estrategias de resistencia y estrategias de poder, 
entre la salvaguarda de la diferencia y su gestión en órdenes cada vez más 
centralizados y omnipresentes. En este sentido, resistir a la opresión es ejercer 
el poder. La resistencia no es el “otro” del poder, su negación, ni su inveterado 

20 En sus conferencias sobre el texto de Kant, tituladas Sobre la ilustración, Foucault llega a 
determinar que la crítica, en el sentido en que él la encuentra conformada en Europa desde el siglo 
xvii, posee una genealogía política que marcha en una dirección distinta a la que el filósofo de 
Königsberg le había asignado. Si para Kant la crítica se realiza mediante el juicio, para Foucault la 
crítica se la encuentra sobre todo en la resistencia: crítica es entonces estrategia de desujetación 
frente a relaciones de poder específicas que someten a los individuos en dominaciones locales o 
globales. Cf. M. Foucault, Sobre la Ilustración. Barcelona, Tecnos, 2003, p. 11.

21 M. Foucault, “El sujeto y el poder”, ibid., p. 253.



En-claves del pensamiento, año IV, núm. 7, junio 2010, pp. 47-61.

Arqueología del saber y orden del discurso	 61

rechazo. Por ello las estrategias de resistencia locales no son el abandono de la 
política. Es indudable, como han señalado los defensores de la macropolítica 
de antaño, que sin la resistencia es imposible el ejercicio del poder, que esta re- 
fuerza las armas de aquél; pero también es cierto que el poder se desgasta, 
pierde efectividad, y que con este desgaste logrado en las batallas cotidianas 
podemos encontrar flancos abiertos por los cuales transitar. Abrir esos espacios 
y desarrollarlos será labor de la crítica y la práctica política de quienes resisten, 
desde la discursividad o desde otros ámbitos de la praxis, el embate inmediato del 
poder en nuestras vidas.

Por estas razones la actualidad de Foucault sigue a la orden del día. Sin 
embargo, y precisamente por ello, la preocupación debe permanecer; pues 
¿bastará con describir los sistemas de pensamiento que rigen nuestras vidas 
para poder librarnos de ellos? El “análisis del discurso” será, sin duda, una he-
rramienta fundamental en la tarea de la crítica por venir; por ello su desarrollo 
es indispensable para los teóricos que estudian el impacto de la dominación 
política, económica, étnica o de género sobre la alteridad. Si bien Foucault no 
resolvió todas las dudas y los problemas con los que su pensamiento irrum- 
pió en la escena de la modernidad, la capacidad de problematización que su 
trabajo nos ha heredado puede contribuir a establecer frentes en pro de la 
emancipación; toda vez que la finalidad de la “analítica del poder” es establecer 
frentes de solidaridad contra las relaciones jerárquicas y verticales. El estudio 
de las formas del discurso público y sus efectos de poder será, entonces, un 
instrumento más que podremos usar de la caja de herramientas que constituye 
el pensamiento foucaultiano. La crítica del orden del discurso es una tarea que 
todavía está por hacerse.

Fecha de recepción: 11/09/2009
Fecha de aceptación: 21/01/2010


