
Sociología moral 
del dinero en el mundo popular

Ariel Wilkis
conicet, Universidad Nacional de San Martín, 

Universidad Nacional del Litoral 
ariel.wilkis@gmail.com

Resumen

Este artículo analiza la conformación de una nueva infraestructura monetaria del 
mundo popular. Muestra el rol creciente del dinero en estos sectores y se pregunta 
sobre las nuevas formas de integración social que estos cambios suponen. Aborda 
estos cambios desde una sociología moral del dinero. Utiliza materiales empíricos 
de un trabajo de campo en las barriadas de la periferia de la Ciudad de Buenos Aires 
entre 2006 y 2010.
	 Palabras clave: dinero, moral, clases populares, sociología económica.

Abstract

Moral sociology of money in the life of poor

This article analyzes the conformation of a new monetary infrastructure in the 
life of poor. It shows the increasing role of the money in these sectors and the new 
forms of social integration that these changes suppose. It approaches these chang- 
es from a moral sociology of money. It uses empirical materials of a fieldwork in the 
slums of the City of Buenos Aires between 2006 and 2010.
	 Key words: money, morality, poor people, economic sociology.

553

0553-0578-WILKIS.indd   553 23/09/2015   17:29:55



554	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

Introducción

Conocí a Mary durante mi trabajo de campo en una “villa”1 de La Matanza 
(Wilkis, 2013). Tenía 58 años y vivía hace 25 en Villa Olimpia. Su casa 
actual, menos precaria que la anterior, presentaba igualmente un sinfín de 
problemas por la falta de agua corriente, de cloacas y de un techo que evita-
ra las filtraciones. Cada noche antes de dormir, Mary hacía sumas y restas. 
En esos pequeños montos de dinero, en esos cálculos de escala minúscula, 
concentraba su deseo y su imaginación para mejorar un presupuesto que 
permanecía en déficit permanente.

Mary imaginaba nuevas fuentes de ganancias. Pensaba visitar la feria 
de La Salada para comprar ropa a precios módicos y luego revenderla más 
cara. Muchos vecinos de la villa prefieren quedarse en sus casas antes que 
trasladarse al gigantesco mercado popular desplegado sobre la vera del río 
más contaminado de la región. Se calcula que unas 150 mil personas van a 
la feria cada una de las dos noches por semana que abre. Muchos arriban 
desde países limítrofes, desde ciudades grandes o pequeñas del país o desde 
el conurbano; luego retornan a sus lugares y revenden lo que compraron.

Mary también imaginaba cómo aumentar ese dinero ganado mejorando 
su venta de bebidas y alimentos todos los fines de semana en la cancha de 
fútbol de la villa. El próximo verano invertiría en una heladera nueva. Sabía 
cómo: le pedirá a su comadre, titular de una tarjeta en una cadena minorista 
de electrodomésticos, que le saque un crédito. Ella le pagaría en cuotas. Hace 
tiempo ya que Mary sabe que puede contar con ese recurso y se le ha tornado 
una costumbre usarlo, al igual que hacen gran parte de las familias del barrio. 
Este deseo señala el lugar que ocupan las grandes cadenas de comercios, los 
bancos, las agencias financieras y las compañías de tarjetas en la realidad 
material y simbólica de las clases populares. La economía popular se ha 
financiarizado (Wilkis, 2014a).

Cuando sus hijos llegaban del frigorífico donde trabajaban, sacaban de 
un bolso unos cuantos kilos de carne. Antes de cambiarse la ropa manchada 

1 Los primeros asentamientos de este estilo en la ciudad de Buenos Aires datan de la déca- 
da del treinta, por el peso de la crisis económica y las migraciones internas hacia la ciudad de 
Buenos Aires, centro económico y político del país. En las décadas siguientes la población de es- 
tos territorios de relegación urbana y social se expandió, alimentada tanto por la continuación de 
las mudanzas internas como por la inmigración de los países limítrofes. En 1981 representaba 
4.3% de la población total del conurbano; en 1991, 5.2%; en 2001, 6.9% y en 2006, 10.1% 
(Cravino, Del Río y Duarte, 2009). En 1991 habitaban villas y asentamientos 22 655 matanceros, 
que representaba 2% de la población del municipio; en 2001 llegaban a 69 157, 5.5% del total 
(Cravino, 2007). Las estadísticas en villas y en asentamientos muestran los niveles más elevados 
de desempleo, pobreza, trabajo informal, incidencia de planes sociales, etcétera.

0553-0578-WILKIS.indd   554 23/09/2015   17:29:55



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 555

de sangre, preparaban varios paquetes pequeños en fracciones; poco tarda- 
ban en llegar los clientes, que negociaban la cantidad de dinero que pagarían 
por cada envoltorio. El dinero y la carne se intercambiaban bajo la mirada 
atenta de Mary. Una vez finalizadas las ventas, les pedía a sus hijos una parte 
de lo recaudado. “Ellos saben que me tienen que dar el dinero, ¡yo pongo 
también!”, me decía en guaraní primero y, luego, lo traducía al español. Para 
ella, la fuerza y unidad de su familia descansa en este principio de equidad 
distributiva. El dinero, piensa y siente Mary, debe ser cuidado; sólo así se 
protege a la familia.

Mary tenía un “trabajo político”: visitaba las casas de sus vecinos y 
les resolvía problemas en nombre de Salcedo, el líder político del barrio. 
También los invitaba a algún acto o movilización al centro de la ciudad 
de Buenos Aires. Ella recibía un sueldo por su trabajo de militante, “un suel- 
do político”, aclaraba. Este dinero militado tiene dos tiempos: el de la expec- 
tativa de recibirlo, que es constante, y el del monto y el día del pago, que 
varían.

“Decile que te pague”, le aconsejaba el párroco del barrio, desde el lu- 
gar de quien sabe cómo administrar el dinero en un contexto que mezcla nece- 
sidades materiales, cuestiones políticas y afectos. Las donaciones monetarias 
llegan a su parroquia como un gesto de solidaridad con su obra: las empre- 
sas de la zona o algún político en ascenso proveen el dinero donado. Algunas 
personas cobraban por hacer tareas de limpieza; pero las mujeres del barrio 
más próximas al párroco no recibían nada, son “voluntarias”: ellas encarnan el 
dinero sacrificado.

Mary aguarda y renueva sus esperanzas. Las madres de sus nietos han 
empezado a cobrar las becas de ayuda escolar del gobierno; su hijo menor 
ha ingresado a un plan social para trabajar en una cooperativa de construc-
ción. Los programas de transferencias monetarias condicionadas se habían 
convertido en el paradigma de política social en todos los países de América 
Latina (Lavinas, 2013). El dinero llega a las familias a través del Estado, 
bajo planes diseñados por expertos de organismos internacionales como el 
Banco Interamericano de Desarrollo o el Banco Mundial.

Quisiera llamar la atención sobre lo siguiente: difícilmente se podría 
narrar la vida cotidiana de Mary y su familia si dejamos de lado la relación 
que mantiene con el dinero. ¿Cómo comprenderíamos muchos de sus sufri-
mientos, su angustia, sus ilusiones, sus esperanzas? Al excluir el dinero de 
la narración, una porción del mundo de los sentimientos y afectos de Mary 
quedaría oculta y silenciada.

En la dimensión colectiva, la exclusión del dinero también plantearía 
importantes interrogantes: ¿cómo podríamos hablar de la economía barrial 

0553-0578-WILKIS.indd   555 23/09/2015   17:29:55



556	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

y sus conexiones con universos mercantiles como las ferias populares o las 
grandes tiendas? ¿O bucear en el interior de las redes políticas?

Según sugieren estas preguntas, tomar en cuenta el dinero no sólo nos 
garantiza darle expresión y visibilidad a parte de los afectos y sentimientos de 
Mary, sino que, además, nos permite conectar su experiencia personal con 
las dinámicas sociales, económicas y políticas en las que está inmersa. En 
pocas palabras, el dinero nos ayuda a descifrar cómo es su vida colectiva.

En los últimos tiempos, un número creciente de antropólogos y soció-
logos latinoamericanos han puesto la lupa en los vínculos y significados so- 
ciales del dinero en el mundo popular.

Federico Neiburg (2011) nos invita a comprender cómo funcionan las 
monedas imaginarias que enhebran las ganancias en los mercados haitianos. 
Pascale Absi (2007) analiza las estrategias monetarias de las comerciantes in- 
dígenas bolivianas. El dinero nos transporta, también, por las actividades 
religiosas: la expansión de grupos pentecostales le dio otra visibilidad al di- 
nero, que Diana Nogueira de Oliveira Lima (2008) explora en Brasil y Fran-
cesco Zanotelli (2005) en el mundo católico de México. Y por los dramas 
familiares que producen las deudas, los divorcios y las herencias: Lúcia 
Müller desglosa los procesos de endeudamiento en las familias populares del 
sur de Brasil (2009); Magdalena Villarreal (2009) reconstruye las tensiones 
cuando las deudas pautan la vida de las familias pobres rurales de México; 
Taylor Nelms (2012) da voz a los comerciantes endeudados de los mercados 
populares de Quito; Macarena Barrios (2011) cuenta las presiones financie-
ras sobre los hogares de bajos recursos de Santiago de Chile. Y hasta por el 
juego: tanto la quiniela como el bingo o el juego de cartas ocupan cada vez 
más tiempo y dinero, según muestran DaMatta y Soárez (1999), Fernando 
Rabossi (2011) y Pablo Figueiro (2012), quienes revelan cómo éste anima la 
sociabilidad popular, ya sea en el jogo do bicho, en el chichon entre vendedo-
res callejeros de Foz de Iguazú, o en las apuestas de una agencia de quiniela 
de la periferia de Buenos Aires. Gabriel Kessler (2013) explora sus sentidos 
para los jóvenes de los barrios marginales inmersos en la economía del 
delito.

Vemos el dinero circular en relaciones mercantiles, políticas, religiosas, 
familiares, amorosas, ilícitas y lúdicas. Estos trabajos nos ayudan a percibir 
que el dinero ocupa un lugar central en la vida colectiva y personal de estos 
sectores. Dinámicas transnacionales con fuertes efectos locales como la 
globalización de mercancías (Pinheiro-Machado, 2011), la financiarización 
del consumo (Ossandon, 2011), o la monetización de los programas sociales 
(Hornes, 2013; Eger, 2012) son procesos que también ponen el dinero en el 
centro de la vida popular.

0553-0578-WILKIS.indd   556 23/09/2015   17:29:55



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 557

Historias como las de Mary y su familia, y este creciente interés en la 
sociología y antropología, me llevan a proponer lo siguiente: una nueva in-
fraestructura monetaria del mundo popular se fue gestando y desarrollando 
en los últimos años.

Algunos procesos, que ya mencioné, producen esta configuración que, 
para hablar como Norbert Elias, cambia el equilibrio de poder en el mundo 
popular: la monetización de la política social (cada vez la asistencia social se 
desarrolla a través de transferencias condicionadas de dinero); la financiari-
zación del consumo popular (se observa una oferta extendida y diversificada 
de instrumentos de crédito para el consumo entre los sectores de menores in- 
gresos); la extensión de nuevas redes de comercialización informal con nodos 
en mercados populares como La Salada en Buenos Aires, Tepito en México, El 
Alto en La Paz; la redefinición en el universo del marketing y de las empresas 
del lugar relevante que tienen los sectores de la “base de la pirámide” como 
agentes en el mercado; finalmente, la consideración por parte de algunos 
gobiernos de la región del “consumo popular” como indicador de desempeño 
positivo tanto económico como social de las políticas estatales.

Esta mutación supone algunos desafíos para la sociología y antropología 
del mundo popular. En este artículo me interesa responder las siguientes pre- 
guntas: ¿qué sucede cuando la vida popular se vuelve más monetaria? Cuan- 
do el dinero se presenta cada vez más en los intercambios políticos, socia-
les, económicos, afectivos, ¿se individualizan las relaciones sociales? ¿Las 
personas se autonomizan de sus compromisos, lealtades y obligaciones? Un 
interrogante más específico: ¿La interpretación de las culturas populares a 
través de la noción de jerarquía (Duarte, 2004) perdería valor frente a la ge- 
neralización monetaria que tendría un poder individualizante?

La descripción de esta mutación y las preguntas que surgen de su inter-
pretación se asemeja a procesos ya tratados por la literatura especializada 
en sociología y antropología económica. Quienes apuestan a mostrar la di- 
mensión abstracta e impersonal del dinero, sugieren que los procesos de 
generalización monetaria erosionan los valores morales (Bohannan, 1959). 
Quienes apuestan a mostrar la heterogeneidad de sus significados y sus 
usos, indican que la generalización monetaria produce una rica variedad de 
conexiones morales (Zelizer, 1994).

Mi posición se ubica más próxima a esta segunda variante. Como bien 
lo pone en consideración Viviana Zelizer (1994), no conviene considerar el 
dinero como una variable independiente de un proceso que se quiere explicar: 
su crecimiento cuantitativo no da razón por sí mismo de su papel en la vida 
social. Si lo tratamos como un dato aislado, tendemos a verlo de manera 
homogénea, como si produjera los mismos efectos en contextos diferentes.

0553-0578-WILKIS.indd   557 23/09/2015   17:29:55



558	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

Me propongo en este artículo presentar la perspectiva de la sociología 
moral del dinero que provee los instrumentos para responder las preguntas 
arriba formuladas. El plan del artículo es el siguiente: en la primera parte me 
concentro en desarrollar las líneas conceptuales de la sociología moral del 
dinero. Destaco cómo esta perspectiva se relaciona con los desarrollos de 
una “nueva” sociología moral y con la agenda de la sociología económica. En 
la segunda parte del artículo me interesa mostrar el aporte de esta perspectiva 
para analizar la nueva infraestructura monetaria del mundo popular. En 
primer lugar, presento cómo la sociología moral del dinero se diferencia de 
las interpretaciones más habituales sobre la economía popular. En segundo 
lugar, muestro por qué hoy día esta perspectiva es necesaria frente a una nueva 
infraestructura monetaria. En tercer lugar, propongo la sociología moral 
del dinero cómo una vía para comprender las dinámicas de jerarquización en 
el mundo popular.

Un esbozo de sociología moral del dinero

La economía define cuatro funciones centrales del dinero:

1)	 Ser un medio de pago.
2)	 Operar como unidad de cuenta.
3)	 Ser una reserva de valor.
4)	 Ser un medio de intercambio.

Estas funciones describen una institución destinada a organizar transac-
ciones económicas. Históricamente se ha preferido aceptar las expectativas ci- 
fradas en su dimensión organizativa. Sin embargo, las nuevas interpreta-
ciones antropológicas y sociológicas que exploraron el dinero le dieron una 
entidad menos instrumental y neutral, y más experiencial y sensible a sus 
usos y circulaciones.2

Viviana Zelizer ha forjado instrumentos de conocimiento cruciales para 
esta perspectiva. Lejos de adoptar un enfoque homogéneo, concentrado en un 
mismo uso y significado, su lectura rompe el molde que encorseta la interpre-
tación sobre el dinero. La pluralidad de significaciones del dinero (Zelizer, 
1994) es un pista en ese sentido. Una ruptura en el mismo sentido produce 
otros trabajos (Bloch y Parry, 1989; Hart, 2000; Guyer, 2004).

2 Se pueden consultar varios textos sobre el estado de esta literatura: Maurer (2006), Dufy 
y Weber (2009) [2007], Blanc (2009), Carruthers y Ariovich (2010).

0553-0578-WILKIS.indd   558 23/09/2015   17:29:55



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 559

Partiendo del sustrato de estas producciones, Bill Maurer (2006) su- 
giere pensar que lo central del dinero es la tensión que yace en el corazón 
de sus representaciones, porque ninguna captura totalmente su significa- 
do: siempre queda un desborde que restituye su heterogeneidad. Su tesis 
sostiene que el dinero existe en la vida social debido a sus propios desper- 
fectos, aquellos que se originan entre las representaciones y los usos que 
se le dan.

Siguiendo esta reflexión, la sociología del dinero que propongo captura 
estos desperfectos a partir de las dinámicas morales que los hechos mone-
tarios exponen a las personas y sus vínculos sociales. Para especificar esta 
perspectiva quisiera, primero, ubicar mi trabajo en relación con los desarrollos 
recientes de lo que se ha denominado una nueva sociología moral (Hitlin 
y Vaisey, 2010); posteriormente integraré esta posición en el campo de los 
estudios sociales de la economía y el dinero.

El capital moral y una nueva agenda sociológica

La sociología ha establecido una relación privilegiada con los hechos y ac- 
tos morales. Las indagaciones de Durkheim por homologar hechos morales 
y hechos sociales, la preocupación weberiana sobre el mundo de los valo- 
res, la teoría de las tres obligaciones de la circulación del don de Mauss, los 
desarrollos de Parsons y Merton sobre la integración normativa o la anomia, 
el orden, la interacción goffmiano y su carácter sagrado, el mantenimiento de 
las expectativas normativas de Garfinkel, los emprendedores morales de Bec- 
ker, la ética del honor de Bourdieu y, más recientemente, la sociología de la 
justificación pública de Bolstanki y Thévenot, informan una historia sub-
disciplinar específica hilvanada por la preocupación sobre la moralidad de 
los vínculos sociales.

Pese a la aparente persistencia a lo largo de la historia de la disciplina, 
esta preocupación tiene momentos de mayor auge y de decline. Patrick Pharo 
(2004) ha historizado para el caso francés estos ciclos, indicando el auge 
de la sociología moral en las últimas dos décadas luego de un ostracismo 
atribuido al dominio del marxismo o enfoques históricos políticos. Otras 
disciplinas, como la antropología, también han experimentado este renacer 
(Fassin, 2012). Hitlin y Vaisey (2010) también ponen en perspectiva histó-
rica este renovado interés en la sociología anglosajona. En esta renovación 
hay una clara preocupación por construir una agenda lo más desprovista 
de componentes normativos y orientada a desplegar medios conceptuales 
que identifiquen contextualmente dinámicas morales. Hitlin y Vaisey ex-

0553-0578-WILKIS.indd   559 23/09/2015   17:29:55



560	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

ponen los puntos cruciales que organizan la emergente sociología moral. 
Éstos son:

1.	 Vincular las dinámicas morales con el acceso a recursos y al poder.
2.	 Tomar en cuenta la complejidad de los significados morales que se 

atribuyen a personas, acciones, sucesos, etcétera.
3.	 Conectar contextos sociohistóricos y dinámicas morales.

En este artículo sugiero considerar el concepto de capital moral como 
un medio conceptual apto para lograr esta triple exigencia de una nueva 
sociología moral.

En la obra de Pierre Bourdieu, el desarrollo del concepto de capital sim-
bólico derivó en un programa de investigación en torno a todas las formas de 
reconocimiento que otorgan poder y legitimidad (Wilkis, 2014b). Las diversas 
subespecies de capital simbólico especifican diferentes tipos de reconocimien-
to. Por ejemplo, el capital agonístico (Mauger, 2006) reconoce la habilidad 
en el uso de la violencia física. El capital erótico (Hakim, 2010) reconoce 
las destrezas de la seducción. El concepto de capital moral también es una 
subespecie del capital simbólico.

Las personas miden, comparan y evalúan todo el tiempo sus virtudes 
morales. Poseer capital moral es ser reconocido a través de estas virtudes. Por 
ejemplo, el cumplimiento de obligaciones puede ser una fuente de estos re- 
conocimientos (Mauss, 1971). El concepto de capital moral identifica este tipo 
de reconocimiento y sus efectos para jerarquizar a las personas en relación 
con los beneficios de un orden social. Por lo tanto, la acumulación de capital 
moral es una vía para acceder a recursos y poder.

El concepto de capital moral también recoge la exigencia de analizar 
las disputas de significados morales sobre las personas y sus acciones en 
marcos contextuales específicos. El capital moral remite a los esquemas 
de percepción y apreciación que reconocen propiedades pertinentes como 
virtudes. Los usos sociales de los juicios y evaluaciones morales sacan de la 
indiferencia moral a las personas y sus actos para ponderarlos y valorizarlos. 
La acumulación de capital moral está ligada a la competencia por imponer 
esos esquemas de apreciación y evaluación; los desacuerdos y controversias 
sobre las virtudes valoradas en cada contexto son expresiones de esta diná-
mica conflictiva.

A continuación quisiera mostrar cómo este concepto cumple estos tres 
requisitos de una nueva sociología moral en un contexto específico: el mundo 
económico.

0553-0578-WILKIS.indd   560 23/09/2015   17:29:55



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 561

Dinero y capital moral

La renovación de la nueva sociología económica en la década del ochenta 
tuvo como motor principal reparar en las redes sociales de la economía. Un 
concepto estaba en el núcleo de esta propuesta: el de confianza (Granovetter, 
1973). Sin embargo, esta perspectiva no proponía una mirada alternativa a la 
acción económica, sino que mostraba cómo ella se “encrustaba” en tales redes 
de confianza. Trabajos posteriores, como los de Viviana Zelizer, ayudaron a 
pensar internamente una nueva noción de acción económica. La noción de 
capital moral no se encuentra en la periferia de las acciones económicas sino 
en su centro, define su naturaleza. En este sentido, mi propuesta se emparenta 
con las propuestas recientes de la sociología económica, donde se analiza el 
mundo económico desde las apuestas morales y éticas que se ponen en juego 
(Fourcade y Healy, 2007).3

En Ensayo sobre el don, Mauss sugiere que se piense la moneda de una 
manera que vale la pena traer a mi argumentación sobre la noción de capi- 
tal moral. Mauss defiende la idea de que se puede considerar los bienes perso- 
nales como monedas, no desprovistas de componentes morales para circular 
como medios de pago. En su texto, las monedas no son hostiles a la moral, 
para retomar una figura de Zelizer. El concepto de capital moral se ubica en 
esta perspectiva: pretende mostrar al dinero como un transporte de virtudes y 
valores morales en lógicas monetarias plurales (mercantiles y no mercantiles, 
formales e informales, familiares y barriales, políticas y religiosas, legales e 
ilegales).

El dinero pone a prueba (Boltanski y Thevenot, 1991) a las personas y 
sus vínculos sociales. La sociología moral del dinero que aquí presento analiza 
cómo éste circula o deja de circular, a la par que se prueban virtudes morales 
y se acumula ese capital que llamo moral. Pienso así cómo las jerarquías 
morales son definidas monetariamente. El dinero es un gran clasificador 
social, a través del cual se juzgan las virtudes y defectos que jerarquizan a 
las personas. El uso del dinero distribuye reconocimientos, guarda recuerdos, 
transportan virtudes, en definitiva, prueba a las personas.

Ser “pagador”, “leal”, “cumplidor”, “respetable”, “generoso”, “trabaja-
dor” o “desleal”, “incumplidor”, “avaro” y “vago” constituyen juicios morales 
que las personas luchan para alcanzar e imponer y expresan los litigios por 
definir las jerarquías que habilitan o prohíben la circulación del dinero.

3 El concepto de capital moral tiene un “aire de familia” con el de economía moral (en 
la versión clásica de E. P. Thompon o J. Scott, y en la actual de Didier Fassin). Para ver sus 
diferencias consúltese Wilkis (2014b).

0553-0578-WILKIS.indd   561 23/09/2015   17:29:55



562	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

La sociología moral del dinero que ensayo intenta mostrar cómo se 
construyen jerarquías morales a través de dinámicas monetarias, mostrando 
así cómo éstas contribuyen a expresar y darle forma a concepciones del 
orden social.

En las páginas que siguen quisiera poner en perspectiva esta sociología 
moral en relación con las dinámicas del mundo popular y su nueva infraes-
tructura monetaria.

¿Cómo la sociología moral del dinero invita a repensar la economía 
popular? ¿Por qué esta perspectiva es hoy necesaria frente a la configuración 
de una nueva infraestructura monetaria? ¿Cómo ayuda ella a comprender la 
vida colectiva a partir del solapamiento de jerarquías morales y monetarias?

La economía popular desde la sociología moral del dinero

Las etiquetas más usadas para nombrar a la economía popular suelen 
proponer una dimensión de análisis que define ese universo de prácticas y 
relaciones sociales. Por ejemplo, la categoría de pobreza le presta atención 
a la escasez. La categoría de la economía social hace lo suyo con la solidari-
dad. Si seguimos pasando revista por las diferentes categorías veremos que 
la informalidad se enfoca en la falta de regulación o la economía ilegal en 
el incumplimiento de normas del derecho penal. Sin embargo, la economía 
popular está atravesada por lógicas plurales que ninguna de estas etiquetas 
capta por sí sola. Podemos preguntarnos: ¿cómo analizar las ganancias en 
esta economía desde una categoría que sólo analiza la escasez? ¿Cómo las 
relaciones mercantiles desde aquella que acentúa la reciprocidad por fuera 
del mercado? ¿Cómo hacerlo con la competencia y el conflicto desde aquella 
que acentúa la solidaridad? Tampoco, a fuerza de acentuar una dimensión de 
análisis, logran mostrar conexiones y regularidades que atraviesa un mundo 
de prácticas y relaciones sociales plurales.

En un trabajo anterior (Wilkis, 2013) argumenté a favor de considerar 
el dinero en el mundo popular como una vía conceptual y metodológica para 
conectar los diferentes fragmentos de la vida social. También argumenté que 
la nueva infraestructura monetaria del mundo popular generaba las condi-
ciones para esta propuesta, ya que el dinero se tornaba cada vez más central 
en la vida de personas, como Mary y su familia.

Si, como lo sintetiza un estudio de las ciencias sociales en América 
Latina (Trindade, 2007), los desarrollos actuales han tendido a fragmentar 
el conocimiento social, una sociología del dinero podría ser una de las vías 
para restituir las conexiones entre esas partes.

0553-0578-WILKIS.indd   562 23/09/2015   17:29:55



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 563

Bajo esta perspectiva, la sociología moral del dinero aquí presentada es, 
en primer lugar, una apuesta a reconstruir una pluralidad de dinámicas mo- 
netarias y sus conexiones que desbordan las etiquetas más usuales para nom- 
brar la economía popular.

Encontramos estas dinámicas monetarias y morales en los circuitos 
informales, pero también formales, en los ilegales pero también en los de 
la economía social. Ser buen pagador, por ejemplo, es algo reconocido en 
todos estos circuitos y no es exclusivo de ninguno. Todos éstos pueden ser 
interpretados a través de las luchas de reconocimiento de virtudes conectadas 
a las dinámicas monetarias.

Hablar de capital moral es entender que se requiere ser reconocido por 
poseer ciertas virtudes para que se realice un préstamo o se participe en 
actividades que no están encuadradas en ninguna normativa legal. Poseer 
este capital es el derecho de entrada a ciertas transacciones económicas que 
de otra manera no se lograría. Los mercados ilegales son también espacios 
que requieren reconocimientos morales. Este reconocimiento (por ejemplo 
respetar los plazos de las deudas) debe ser mantenido permanentemente; el 
costo de perderlo es quedar afuera de transacciones económicas que pueden 
ser favorables y ventajosas. Obtenerlo puede dar varias ventajas en el mundo 
económico popular.

Esta perspectiva propone ver la continuidad de estas dinámicas en espa- 
cios tratados comúnmente como separados y de manera opuesta (mercanti-
les, no mercantiles, formales, informales, legales, ilegales, domésticos). La 
sociología moral del dinero, en este sentido, es una invitación a descifrar 
la vida económica popular como un espacio continuo donde las jerarquías 
morales son creadas y mantenidas monetariamente.

Las sospechas del dinero

Hay ciertas concepciones que ven al dinero como un mal, un elemento que 
distorsiona las virtudes humanas, que disuelve los lazos sociales, etc. Podemos 
ver estas concepciones en figuras tan opuestas como las de San Agustín o 
Marx (Bloch y Parry, 1989). Para referirse a estas cosmovisiones, Viviana 
Zelizer habla del dinero como un “ácido social”. Por mi parte, en Wilkis 
(2013) propuse hablar de “las sospechas del dinero”. Argumenté que estas 
sospechas tienen su fuente en que el dinero es algo que otorga independencia: 
siempre se puede convertir en otra cosa. Marcel Mauss (1971) pensaba que 
el dinero es un poder. Georg Simmel (1996) [1987] reflexionaba: el dinero 
es un medio de medios, no tiene fin su capacidad de transformarse. Creo 

0553-0578-WILKIS.indd   563 23/09/2015   17:29:55



564	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

que gran parte de las sospechas vienen de ahí: es un poder que no se puede 
controlar completamente y eso genera sospechas.

La hipótesis que presento es la siguiente: cuando más se estructura 
monetariamente el mundo popular, más está expuesto a ser juzgado a través 
del dinero sospechado.

Estas sospechas son cruciales para definir una posición subalterna. 
Cuando aparece el dinero, aparece la sospecha: ¿de dónde proviene?, ¿qué 
se hace con él?

El dinero sospechado muestra cómo el dinero que circula en el mundo 
popular carga estigmas y prejuicios; cómo el dinero lejos de ser neutral es un 
transporte de formas de impugnación simbólica muy recurrentes. La socio-
logía moral del dinero saca a la luz esta relación entre dominación simbólica 
y dinero que pauta ciertas dinámicas que atraviesan la economía popular.

La nueva infraestructura monetaria del mundo reactualiza las “sospechas 
del dinero” en manos de los pobres. La monetización de la política social, 
la financiarización o la ampliación del consumo han desplegado un espacio 
monetario desde donde las clases populares se exponen a ser juzgadas mo-
ralmente.

El régimen de opiniones y sentimientos del dinero sospechado que se 
despliega junto a una nueva infraestructura monetaria del mundo popular 
toma la forma de una posición absoluta. Una representación discontinua que 
separa, por un lado, actos y personas morales; por otro lado, actos y perso- 
nas inmorales.

Veamos cómo Mary nos transporta por este régimen de opiniones y 
sentimientos del dinero sospechado.

a) Las sospechas del dinero de los programas sociales.

Las hijas de Mary empezaban a cobrar unas becas para que fueran a la escuela. 
Este dinero se sumaba a otro tipo de transferencia condicionada provista por 
el Estado. Según datos oficiales del gobierno argentino, entre 2004 y 2013 
se triplicó el porcentaje de los hogares más pobres que recibían asistencia 
monetaria (de 9.8% a 35.8%); al mismo tiempo decreció el porcentaje que 
recibía ayuda en especie como alimentos, ropa, etc. (de 21.6% a 5.4%) (En-
cuesta eph, indec, 2004-2013).

La centralidad creciente del dinero público como parte de las políticas de 
asistencia lo convirtió en un transporte privilegiado de prejuicios y estigmas 
sobre estos sectores. Wilkis (2013) y Hornes (2013) muestran cómo en la 
Argentina sectores políticos, miembros de las clases medias pero también de 

0553-0578-WILKIS.indd   564 23/09/2015   17:29:55



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 565

las clases populares convirtieron este dinero en un artefacto de evaluación 
moral sobre los pobres; éstos empezaron a ser juzgados moralmente a través 
del dinero. Bajo esta pieza de dinero se transportan tanto la autoridad de 
juzgar como de condenar. Autoridad que asume una parte de la sociedad en 
relación con los pobres y el dinero que reciben por parte del Estado. Desde 
este punto de vista, el derecho a tener o no una protección social monetaria 
por parte de los más necesitados pasa a convertirse en tema de discusión y 
quienes opinan lo hacen con la potestad de juzgar los usos del dinero. Los 
juzgadores se convierten así en emprendedores morales (Becker, 2009 [1963]) 
a través del dinero público, y éste se vuelve dinero sospechado.

Cuando las transferencias condicionadas del dinero pautan el paradigma 
de las políticas sociales, resulta casi imprescindible considerar que los litigios 
sobre el dinero público expresan concepciones monetarias del orden social.4

b) Las sospechas del dinero del consumo

Así como Mary anhelaba comprar una nueva heladera con el plástico de su 
comadre, sus hijos compraban zapatillas o ropa con las tarjetas de las casas 
de indumentaria y algunos de sus vecinos pagaban créditos personales de 
las tantas agencias que abrieron cerca de Villa Olimpia en los últimos años. 
Muchos de ellos aprovechaban la oportunidad que una tienda les brindaba 
para adquirir muebles o electrodomésticos a plazos, bajo condiciones acordes 
a sus posibilidades de pago. Todos participaban en las nuevas conexiones en- 
tre la oferta del crédito y el consumo de las clases populares. En diciembre 
de 2009 organicé una encuesta sobre consumo y crédito entre estos sectores 
(Wilkis, 2014a). La descripción de los hogares según los bienes que se poseían 
detallaba que entre 70% y 100% de sus integrantes poseían teléfonos celulares, 
equipos de música, heladeras, lavarropas, televisores y reproductores de dvd. 
El papel del crédito marcaba la lógica de consumo: habían accedido a esos 
bienes por la obtención de créditos para televisores (44.2%), reproductores 
de dvd (34.6%), lavarropas (47.7%), heladeras (66%), equipos de música 
(46.7%) y celulares (52.2%).

La nueva infraestructura monetaria ha sido dinamizada tanto por las 
políticas públicas orientadas a mejorar los ingresos de los sectores de menos 

4 Hoy, estos litigios se han vuelto transnacionales. Los encontramos tanto en el conurbano 
bonaerense (Hornes, 2013), como en la ciudad brasileña de Porto Alegre (Eger, 2012), o en un 
pueblo de Yucatán al sur de México (Dapuez, 2011). Aquí, allá y en todas partes, el uso eficiente, 
delineado por los expertos en políticas sociales, choca con la moral de los receptores, que definen 
otras prioridades y movilizan otros sentidos del dinero y, por lo tanto, también del orden social.

0553-0578-WILKIS.indd   565 23/09/2015   17:29:55



566	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

recursos como por las estrategias de las empresas para incorporar nuevos 
clientes luego de la crisis económica y social de 2001. Esta incorporación 
al consumo estuvo marcada también por sospechas con respecto al dinero. 
Figueiro (2013) analizó las percepciones negativas sobre el uso de teléfonos 
celulares o ropa deportiva de marca por parte de los jóvenes de las barriadas 
populares del gran Buenos Aires. La sospecha sobre este dinero —argumenta 
Figueiro— asoma a través del prisma moral de la irracionalidad que supone 
que personas con escasos recursos destinen sus ingresos a estos bienes.

c) Las sospechas del dinero de los mercados populares

La vida económica de Mary se insertaba en el mercado popular de La Salada. 
Esta dinámica no se basa únicamente en causas locales. Mary obtenía su 
ganancia de lo que algunos han denominado “globalización popular desde 
abajo” (Ribeiro, 2012). Los mercados populares constituyen nodos de densas 
redes comerciales por los que circulan productos (muchos de ellos, falsifi-
caciones) con China como principal, pero no único, centro de producción. 
Roxana Pinheiro-Machado (2011) desglosó las cadenas globales de personas 
y bienes que anudan lugares y etnias entre China, Paraguay y Brasil. Sus 
conclusiones parecen proyectarse también hacia la feria gigante del conurbano 
sur (y a otras que se despliegan por Latinoamérica). En La Salada conviven 
bienes importados con los producidos localmente en talleres informales y 
clandestinos (Gaggo, 2012).

El tránsito de Mary por La Salada se conectaba con esta dinámica 
transnacional y con una jerarquía monetaria que se emplea para interpretar 
el mundo popular, también transnacional. La Unión Europea calificó a la 
feria como “el mercado ilegal más grande de América Latina”. Los medios 
locales contribuyeron a esta definición. “Inmensa feria de lo trucho”, “Feria 
de productos ilegales más grande de Latinoamérica”, “Megaferia de productos 
truchos”, “Pequeño polo de desarrollo ilegal”, “Centro de ventas de merca-
dería falsificada más grande del país”, “Meca de lo trucho”, “El shopping de 
los pobres”, “La Ciudad del Este del conurbano”: así adjetivaban los diarios y 
los noticiarios argentinos, sin prestar importancia a cómo contribuyen a cons- 
truir una visión parcializada del mundo popular. Estas categorías de clasifi-
cación y percepción condenan formas innobles y desjerarquizadas de parti-
cipación en el mundo de la economía. Bajo estas categorías, las ganancias 
que se obtienen en estos mercados son siempre sospechosas.

Bajo la forma de litigios morales, el dinero presupone una lucha simbóli-
ca sobre el mundo popular. El dinero sospechado recoge una relación desigual 

0553-0578-WILKIS.indd   566 23/09/2015   17:29:55



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 567

de esta lucha: aquella capaz de representar el mundo popular desde la mirada 
parcial que acentúa la impugnación y la condena. Esta pieza de dinero es cru- 
cial para definir una posición subalterna frente a las maneras dominantes de 
definir virtudes como el prestigio, el esfuerzo, el mérito o la justicia.5

Si el punto de vista absoluto es una representación discontinua del mundo 
social (de un lado actos y personas morales, del otro lado actos y personas 
no morales), la sociología moral elabora una perspectiva completa capaz de 
unificar lo que estas representaciones separan. Pensar en estos términos permi-
te tanto reflejar la arbitrariedad que existe cuando las personas experimentan 
de manera absoluta sus juicios y evaluaciones morales, como evitar atribuirle 
a un individuo, grupo o universo social el monopolio sobre los mismos.

Una sociología moral del dinero desestabiliza los juicios absolutos sobre 
el dinero sospechado y los reconstruye como puntos de vista entre puntos 
de vista. Frente a la representación discontinua devuelve una imagen más 
realista y concreta. Propone mostrar que no hay un valor absoluto del dinero 
tanto para condenarlo como para celebrarlo.

Las piezas del dinero

El dinero sospechado que tiende a dominar el régimen de opiniones y senti-
mientos sobre el dinero en mano de los pobres es una “pieza” de dinero entre 
otras. Sólo muestra la degradación o la condena. Pero vimos, con relación a 
Mary y su familia, que el dinero conecta a las personas a través de esperanzas, 
afectos, deseos, respeto, orgullo, odios y conflictos.

Desde esta perspectiva, el dinero resulta tan central como lo son las pie- 
zas en el armado de un rompecabezas. Así como éstas son múltiples, tam-
bién lo son las opiniones y sentimientos del dinero. Completar el tablero del 
rompecabezas del mundo popular implica descubrir las piezas del dinero que 
lo componen: el dinero sospechado es una de ellas pero también, como vimos 
con Mary, hay otras.

5 Como hemos observado en relación con el dinero público, el de la religión también 
transporta estigmas y acusaciones. Una parte de la sociedad se convierte en emprendedora 
moral y se arroga la potestad de juzgar a los sectores populares y sus usos del dinero. El dinero 
sospechado ha sido uno de los instrumentos para impugnar los procesos de transformación de 
la religiosidad popular. En Rio de Janeiro (Lima, 2008) o en Buenos Aires (Semán, 2000), las 
etnografías disponibles muestran el crecimiento de grupos como los pentecostales a la par de 
su condena monetaria. La perspectiva del dinero sospechado impugna las nuevas formas de re- 
ligiosidad, acusándolas de contagiar el individualismo y la mercantilización de la fe que ma-
nipula a los pobres.

0553-0578-WILKIS.indd   567 23/09/2015   17:29:55



568	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

En el relato etnográfico en torno a Mary y su familia se despliegan al-
gunas piezas. La pieza del dinero prestado permite mostrar la centralidad de 
los procesos de endeudamiento y financiarización hoy día, el dinero militado, 
el lugar del dinero en la política popular, así como el dinero sacrificado, la 
relación entre religión y dinero. El dinero cuidado invita a comprender cómo 
las familias socializan a sus hijos en ciertas culturas monetarias. El dinero do- 
nado capta todo lo que se pone en juego cuando se transfiere el dinero hacia 
los pobres en calidad de ayuda o asistencia. El dinero ganado abre una mirada 
sobre las dinámicas de búsqueda de ganancia en el mundo popular.

Cada una de estas piezas circula siguiendo un régimen de opiniones y 
sentimientos del dinero específico, que impone una gramática de acumulación 
de capital moral específico, afirmando moralidades monetarias que ponen a 
prueba a las personas y sus vínculos sociales.

El dinero prestado, por caso, pone en juego esta moralidad a través de la 
prueba del crédito y la devolución de una deuda. Esta pieza no puede cir-
cular sin movilizar opiniones y sentimientos referidos a ese pago. Según el 
antropólogo Keith Hart (2000), una de las funciones esenciales del dinero 
consiste en recordar; las deudas son la evidencia más clara de esta propiedad 
del dinero. A través de las deudas las personas guardan recuerdos, la memoria 
se constituye monetariamente. Esto puede observase en un doble sentido. 
Las personas endeudadas con familiares hacían todo lo posible para pagar su 
deuda con tal de que su nombre no quede manchado hacia el futuro, con la 
memoria que se tendrá de ellos. Esta es una de las dimensiones más dramáticas 
del dinero prestado: el abismo frente a una memoria insoportable. Pagar o no 
una deuda, cómo y cuándo pagarla, son todos actos que van configurando un 
reconocimiento moral sobre ellos. Para muchas familias, preservar su capital 
moral consiste en evitar ser recordados como incumplidores.

El régimen de opiniones y sentidos del dinero prestado pone a prueba, 
también, el reconocimiento moral del préstamo ante situaciones de emergen-
cia. El recuerdo monetariamente guardado es sobre aquellos que estuvieron 
presentes en los momentos difíciles, o por el contrario sobre aquellos que 
estuvieron ausentes ante la necesidad de un préstamo. La memoria del dinero 
prestado “atesora” gestos, personas, vínculos. Este tipo de memoria monetaria 
es una fuente de solidaridad social.

El dinero militado, por su parte, prueba a las personas y los vínculos 
políticos.

El dinero en el mundo de la política resulta incómodo. La oposición de 
Max Weber (1996 [1919]) entre quienes viven de la política y quienes viven 
para la política se puede interpretar como un reconocimiento de esa presencia 
incómoda del dinero. La reflexión de Weber implicó darle legitimidad a un uso 

0553-0578-WILKIS.indd   568 23/09/2015   17:29:55



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 569

subordinado y no jerarquizado del dinero: podían recibir pagos monetarios 
quienes ocuparan roles inferiores, pero no los dirigentes. Más allá de esta 
solución específica, el problema persiste: el dinero en el mundo político, ¿es 
legítimo?, ¿para quiénes?, ¿por qué?

En una investigación clásica sobre sociabilidad política en barrios po-
pulares, Street Corner Society, W. F. White (1973 [1943]) describe la circu-
lación del dinero a partir de su menor valía para imponerse en los vínculos 
entre los líderes políticos y sus seguidores: al ser un medio despersonalizado 
de intercambio, carece de fuerza para mantener obligaciones morales. Esta 
interpretación se ajusta a una concepción del dinero moralmente débil. En 
cambio, una concepción moral fuerte del dinero en los vínculos políticos se 
plasma en el análisis de los litigios morales de la circulación (o no) del dine- 
ro militado. Las opiniones y sentimientos de esta pieza están conectados a 
las obligaciones que se forman a partir de las lealtades políticas. Las virtu- 
des que se reconocen a través del dinero militado están asociadas a cumplir 
estas obligaciones.

El dinero sacrificado es aquella pieza que prueba a las personas y sus 
vínculos a través del sacrificio de su uso. Durante mi trabajo de campo en 
barriadas populares del gran Buenos Aires tropecé muchas veces con afir-
maciones como éstas en boca de dirigentes sociales, políticos y religiosos: 
“yo siempre pongo plata de mi bolsillo”, “yo no cobro nada”.

Haciendo uso de las herramientas conceptuales de Bourdieu, Daniel 
Gaxie ha propuesto comprender los actos desinteresados de militantes po-
líticos o voluntarios de organizaciones sociales asociándolos a situaciones 
específicas. Los universos militantes son “oficialmente —es decir, autori-
zados, legítimamente, públicamente y colectivamente— desinteresados” 
(Gaxie, 2005). Los militantes adoptan un registro desinteresado cuando se 
encuentran en estas situaciones; en cambio, cuando se alejan de ellas ex- 
presan en secreto móviles interesados. La desconfianza hacia los motivos 
asociados al desinterés implica comprenderlos bajo determinados límites 
espacio-temporales. Al analizarlos en el marco de las situaciones oficiales, el 
investigador puede controlar el encantamiento que sienten estos agentes por 
sus propios actos. Esta perspectiva está sujeta a una segunda cuestión relevan-
te. El “compromiso oficialmente desinteresado” (Gaxie, 2005) es reconocido 
públicamente por los militantes; por lo tanto, el lenguaje y los actos asociados 
al desinterés son intencionales y deliberados.

Desde mi punto de vista, las equiparaciones entre desinterés/situación 
oficial y entre interés/situación no oficial corren el riesgo de naturalizarse. 
La perspectiva de la sociología moral del dinero sugiere tres cosas: 1) el 
dinero sacrificado porta un principio desinteresado, su régimen de opinio-

0553-0578-WILKIS.indd   569 23/09/2015   17:29:55



570	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

nes y sentimientos es el anti-utilitarismo; 2) este reconocimiento no tiene 
limitaciones espacio-temporales, se encuentra tanto en situaciones oficiales 
como no oficiales; 3) tampoco se emprende siempre bajo una búsqueda 
intencional: habría que comprenderlo como parte de una regulación social, 
que las personas siguen, incluso, más allá de su voluntad.

El punto que plantea esta perspectiva, entonces, tiene menos que ver con 
la oposición interés/desinterés y más con las jerarquías entre piezas de dinero. 
En este sentido, la presencia del dinero sacrificado en el mundo de la políti-
ca, o del dinero militado en el mundo de la religión, habla de las economías 
monetarias que regulan la tensión y subordinación entre las personas en 
estos espacios.

El dinero cuidado contiene una moralidad monetaria asociada al soste-
nimiento de la reproducción familiar. En Estados Unidos, Viviana Zelizer, 
quien había señalado el rol del dinero en la definición de los roles familiares 
(Zelizer, 1994), investigó la conexión entre la vida afectiva y las activida- 
des económicas (2009 [2005]). En Francia, Florence Weber (2005) también 
analizó los lazos afectivos, morales y económicos de la vida familiar. Si lo 
que llamamos “familia” es en parte fruto de representaciones —como seña-
laba Pierre Bourdieu (1994)—, los usos del dinero recogen la pretensión de 
darle unidad simbólica a las relaciones entre padres e hijos.

Para volver a hacer visible esta unidad contradictoria, mezcla de senti- 
mientos y reproducción económica, de solidaridad y relaciones de poder, to- 
mo como guía el régimen de opiniones y sentimientos del dinero cuidado, que 
cumple el rol de unir la economía doméstica con los afectos. Los presupues-
tos de los hogares están compuestos por piezas de dinero heterogéneas. El 
presupuesto del hogar de Mary se componía de piezas como el dinero milita- 
do, ganado, militado, donado. Ella gestionaba las finanzas familiares, que se 
convertían en una arena de negociación de bienes económicos y estatus socia- 
les. Esas piezas múltiples se debían organizar bajo el régimen de las opiniones 
y los sentimientos del dinero cuidado. La gestión financiera se desplegaba 
cada día como una micro-política monetaria doméstica.6

El dinero cuidado elucida una evidencia para todas las piezas: no se hallan 
al margen de las desigualdades de género. Su circulación arrastra obligaciones 
generizadas; por medio de ellas, se evalúa a los hombres y las mujeres. No 
por casualidad esta pieza pone la atención en el género femenino del dinero: 

6 En otros contextos se encuentra la misma evidencia (Guerrin, 2000; Absi, 2007): las 
mujeres en condiciones de vulnerabilidad comprometen el dinero que llega a sus manos en la 
reproducción familiar, asumiendo lo que Michèle Perrot denominaba un “matriarcado presu-
puestario”.

0553-0578-WILKIS.indd   570 23/09/2015   17:29:55



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 571

ya sea debido a las políticas sociales, que las convierten en destinatarias del 
dinero público, gracias a instituciones como las que otorgan microcréditos 
(que las definen como más confiables que los hombres), o debido a la ges- 
tión eficaz de las finanzas familiares. Las mujeres de las clases populares son 
evaluadas positivamente por la responsabilidad que muestran en el cuidado 
(afectivo y económico) de sus hogares.

El dinero en sus manos debía emplearse para garantizar la reproducción 
de la familia. Cualquier otro destino resultaría impugnado: transformaría el 
dinero cuidado en sospechado.

El dinero donado cifra la expectativa de proponer un medio para reparar 
una necesidad; sus opiniones y sentimientos están conectados a que el dinero 
cumpla con este destino. La economía popular contiene dinámicas plurales, 
que podemos reconstruir por medio de las piezas del dinero. El dinero donado 
nos traslada a una región de la economía popular; el prestado, el militado, el 
sacrificado, el cuidado, a otras. Su circulación suscita varias preguntas: ¿quié- 
nes son los necesitados legítimos? ¿Quiénes pueden recibir dinero por ello? 
¿Qué hacen con el dinero?

El dinero donado cifra una expectativa de integración: su circulación 
arrastra el símbolo de un modo de concebir una participación legítima en 
la vida social. No se mueve sin operar jerarquías morales entre quienes se 
ajustan a esta participación y quienes no lo hacen. Y, precisamente, por eso 
tampoco puede dejar de producir desigualdades de poder y de estatus, ya que 
la realidad social de esta pieza de dinero conecta a quienes se ubican mejor 
situados para juzgar y a aquellos otros obligados a ser juzgados. Las personas 
enuncian fundamentos sobre las razones por las que creen que alguien debe 
recibir dinero como ayuda. Al hacerlo expresan sus concepciones sobre el 
mérito, la compasión, la justicia, la desigualdad, la igualdad, las jerarquías so- 
ciales, la solidaridad. Por medio de estas evaluaciones manifiestan sus valores 
morales: al valorar monetariamente, dicen lo que piensan y sienten sobre la 
integración al orden social.

En Wilkis (2013) propusimos considerar el dinero público provenien- 
te de los programas sociales como un dinero donado. Bajo esta pieza de di- 
nero, se transportan tanto la autoridad de juzgar como de condenar. Autori- 
dad que asume una parte de la sociedad en relación con los pobres y el dinero 
que reciben por parte del Estado. Desde este punto de vista, el derecho a te- 
ner o no una protección social monetaria por parte de los más necesitados pa- 
sa a convertirse en tema de discusión y quienes opinan lo hacen con la po- 
testad de juzgar los usos del dinero. Los juzgadores se convierten así en 
emprendedores morales a través del dinero público, y éste se vuelve dinero 
donado.

0553-0578-WILKIS.indd   571 23/09/2015   17:29:55



572	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

El dinero ganado, por último, pone en juego opiniones y sentimientos 
relativos a la moralidad de la ganancia. Cuando un alto porcentaje de la po-
blación obtiene sus ingresos en la economía informal, cuando las instituciones 
financieras formales disciplinan débilmente el acceso al dinero, conviene con-
siderar —invita Jane Guyer (2004)— la heterogeneidad de las experiencias 
en que se produce la ganancia del dinero. Su propuesta deja atrás un modelo 
arquetípico —teórico o ideológico— de transacción mercantil para explorar 
las conexiones plurales entre dinero, ganancia y mercado.

Inspirado también en la sociología moral de los mercados de Viviana 
Zelizer (1979; 1985), el dinero ganado permite explorar el espacio mercan-
til popular como un espacio moral de la ganancia. Esta incursión expone 
gramáticas de legitimación, tolerancia e impugnación de la ganancia. Esta 
pieza ayuda a descifrar eslabones de la economía popular que, muchas ve- 
ces, quedan opacados por la perspectiva de la sospecha. Frente a la centrali-
dad que la perspectiva del dinero sospechado ocupa a la hora de condenar la 
ganancia popular, la sociología moral del dinero considera que la búsqueda 
de ganancias no se ofrece como un dato natural ni resulta igual en los dife-
rentes sectores sociales. Su representación parcial implica una negación de 
la legitimidad popular de la ganancia, cuyo efecto es reforzar la condena a 
los sectores populares, dado que se impugnan los medios y las modalidades 
por los cuales muchos de ellos aspiran a una vida mejor. Estas aspiracio-
nes riegan los mercados globalizados y locales que activan la economía 
popular.

Las jerarquías del dinero

Luiz Fernando Dias Duarte (2004), en sus trabajos en Brasil, ha repuesto la 
noción de jerarquía para interpretar las cosmologías populares. Pablo Semán 
(2006) ha retomado este argumento para explorar la religiosidad de los ha-
bitantes de barrios relegados del conurbano de Buenos Aires. Una variante 
puede proponerse desde la sociología moral del dinero.7

Como vimos, el dinero sospechado es una forma de imponer una jerarquía 
social monetariamente fundada. Pero como vemos ahora a través de las pie- 
zas del dinero, la realidad del mundo popular puede ser descifrada a través de 
las múltiples dinámicas monetarias y morales que conectan esferas de la vida 
social: la política, la religión, la familia, el mercado. Estas dinámicas están 

7 Los trabajos de Jane Guyer (2004) han ido en la dirección de mostrar el solapamiento 
de las dinámicas monetarias con las jerarquías sociales.

0553-0578-WILKIS.indd   572 23/09/2015   17:29:55



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 573

atravesadas por procesos de jerarquización monetaria que otorgan poder y 
estatus a los grupos y las personas.

Al circular, las piezas del dinero arrastran un solapamiento de órdenes 
sociales y órdenes monetarios. Cada pieza es indescifrable fuera de una 
jerarquía monetaria que, a su vez, proyecta una jerarquía social. Entre ellas 
prima la competencia por el rango de las cosas y las personas.

Desde esta perspectiva, no conviene considerar el dinero como una 
variable independiente de un proceso que se quiere explicar: su crecimiento 
cuantitativo no da razón por sí mismo de su papel en la vida social. Si lo 
tratamos como un dato aislado, tendemos a verlo de manera homogénea, 
como si produjera los mismos efectos en contextos diferentes. En cambio, 
si consideramos que sus valoraciones dependen de una jerarquía, nos vemos 
obligados a reconstruir las conexiones y diferenciales de sus usos como piezas.

Por ejemplo, a través de la competencia entre el dinero militado y el 
dinero sacrificado que enfrenta y jerarquiza a quienes reciben dinero y quienes 
no para participar en organizaciones sociales, políticas y religiosas. También 
lo vemos cuando del dinero ganado se proyecta con una mayor jerarquía 
frente al prestado o al militado, asociándolo a una ética del esfuerzo labo- 
ral frente al estigma de la deuda o la condena moral del clientelismo político. 
El dinero donado suele proyectar el rango más bajo en la jerarquía monetaria 
y, por lo tanto, en la jerarquía social. Como hemos visto, la preservación del 
dinero cuidado en la más alta jerarquía al interior de las familias permite que 
éste discipline todas las piezas de dinero que conforman los ingresos de los 
hogares. Ninguna pieza en sí conlleva un significado unívoco: su sentido y su 
valor dependen de su relación con las otras. Esto impide atribuirle un valor 
absoluto al dinero, tanto para condenarlo como para celebrarlo.

Palabras finales

Una nueva infraestructura monetaria está redefiniendo los mecanismos 
de integración y sujeción en el mundo popular. Una mutación que torna 
imprescindible una sociología moral del dinero. Esta fue la tesis central de 
mi argumento.

El concepto de capital moral funcionó como un puente para conectar 
la agenda de la emergente sociología moral con los desarrollos contempo- 
ráneos de la sociología del dinero. A través de esta articulación propuse una 
mirada sobre el mundo popular basada en las dinámicas de solapamiento 
entre jerarquías morales y monetarias. Argumenté en favor de los aportes que 
esta perspectiva ofrece a las interpretaciones más habituales de la economía 

0553-0578-WILKIS.indd   573 23/09/2015   17:29:56



574	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

popular y también a su necesidad en el contexto de una nueva infraestructura 
monetaria.

Si las miradas externas sobre las dinámicas monetarias del mundo po-
pular suelen acentuar la sospecha sobre ellas, excluyendo criterios de virtud, 
mérito o justicia, una sociología moral del dinero desplaza esta representación 
parcial al analizar los heterogéneos regímenes de opiniones y sentimientos 
que definen las piezas del dinero y producen un espacio de jerarquías mora- 
les monetariamente fundado.

La reconstrucción de las múltiples piezas del dinero y sus jerarquías 
devuelve una imagen de continuidad de la vida popular y restituye una vi-
sión completa, más concreta y realista que la producida por quienes adoptan 
puntos de vista que se pretenden absolutos.

El don (Mauss, 1971) es una conexión social que oscila entre el desin-
terés y el interés, la sujeción y la autonomía. El dinero, como lo hemos visto 
en estas páginas, también asume una oscilación constante. Conecta a las per- 
sonas a través de solidaridades y de jerarquías, de reconocimientos y de sos- 
pechas, de afecto y de dolor. Una sociología moral ayuda a comprender cómo 
la autonomía y la sujeción son dos caras (siempre) oscilantes del dinero.

Recibido: febrero de 2014
Revisado: octubre de 2014

Correspondencia: Paraná 145/5to piso/C.P 1017/Buenos Aires, correo elec-
trónico: ariel.wilkis@gmail.com

Bibliografía

Absi, Pascale (2007), “Il ne faut pas mélanger les fortunes: travail, genre et revenus-
chez les commerçantes de Potosi”, en V. Hernández, P. Ould-Ahmed, J. Papaily 
y P. Phélinas (dirs.), Turbulences monétaires et sociales. L’Amérique Latine dans 
une perspective comparée, París, L’Harmattan, pp. 53-73.

Barrios, Macarena (2011), “Prácticas financieras en torno al uso del crédito en la 
industria del retail en Chile”, en J. Ossandon (org.), Destapando la caja negra: 
sociología de los créditos al consumo en Chile, Santiago, Universidad Diego 
Portales, pp. 113-136.

Becker, Howard (2009) [1963], Outsiders. Hacia una sociología de la desviación, 
Buenos Aires, Siglo XXI.

Blanc, Jerome (2009), “Usages de l’argent et pratiques monétaires”, en P. Steiner 
y F. Vatin, Traité de sociologie économique, París, Presses Universitaries de 
France, pp. 649-688.

0553-0578-WILKIS.indd   574 23/09/2015   17:29:56



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 575

Bloch, Maurice y Jonhatan Parry (1989), “Introduction”, en M. Bloch y J. Parry, Money 
and Morality of Exchange, Cambridge, Cambridge University Press, pp. 1-20.

Bohannan, Paul (1959), “The Impact of Money on an African Subsistence Economy”, 
The Journal Economic History, vol. 19, pp. 491-503.

Boltanski, Luc y Laurent Thevenot (1991), De la justification: les économies de la 
grandeur, París, Gallimard.

Carruthers, Bruce y Laura Ariovich (2010), Money and Credit. A Sociological Ap-
proach, Polity, Cambridge.

Cravino, María Cristina (2007), Las villas de la ciudad: mercado e informalidad 
urbana, Buenos Aires, Universidad Nacional de General Sarmiento.

Cravino, María Cristina, J. del Río y J. Duarte (2009), “Magnitud y crecimiento de las 
villas y asentamientos en el Área Metropolitana de Buenos Aires en los últimos 
25 años”, extraído de sitio web de la Facultad de Arquitectura, Universidad de 
Buenos Aires, diciembre.

DaMatta, Roberto y Elena Soárez (1999), Águias, burros e borboletas: um estudo 
antropológico do jogo do bicho, Rio de Janeiro, Rocco.

Dapuez, Andrés (2011), “Promesas rituales y compromisos de libre mercado. Regí- 
menes de futuro en un pueblo de Yucatán”, Revista Cuicuilco, núm. 51, pp. 181- 
202.

Duarte, Luiz Fernando Dias (2004), “Las tres configuraciones de la perturbación en 
Occidente y los nervios de las clases populares”, Revista Apuntes de Investi-
gación, núm. 9.

Dufy, Caroline y Florence Weber (2009) [2007], Más allá de la Gran División. So-
ciología, economía y etnografía, Buenos Aires, Antropofagia.

Eger, Talita (2012), “Silencio que fala alto: vozes masculinas inaudíveis as acoes-
sistenciais no ámbito do bolsa familia”, ponencia del XV Encontro de Ciências 
Sociais do Norte e Nordeste, Brasil, septiembre.

Fassin, Didier (ed.) (2012), A Companion to Moral Anthropology, Nueva York, 
Wiley-Blackwell.

Figueiro, Pablo (2013), Lógicas sociales del consumo. El gasto improductivo en un 
asentamiento del partido de San Martín, Buenos Aires, unsam/Edita.

Figueiro, Pablo (2012), “‘Clientes’ y jugadores: el fiado en una agencia de lotería”, 
ponencia de las VI Jornadas Estudios Sociales de la Economía, Centro de Es-
tudios Sociales de la Economía, Buenos Aires, Universidad Nacional de Gene- 
ral San Martín.

Fourcade, Marione y Kieran Healy (2007), “Moral Views of Market Society”, Annual 
Review of Sociology, vol. 33, pp. 285-311.

Gaggo, Verónica (2012), “La Salada: ¿un caso de globalización desde abajo?”, Revista 
Nueva Sociedad, núm. 241, pp. 63-79.

Gaxie, Daniel (2005), “Retribution du militantisme et paradoxes de l’action colective”, 
Swiss Political Science Review, vol. 1, núm. 1, pp. 157-188.

Granovetter, Mark (1973), “The Strength of Weak Ties”, American Journal of So-
ciology, vol. 78, núm. 6, pp. 1360-1380.

Guerrin, Isabelle (2000), Pratiques monétaires et financières des femmes en situation 

0553-0578-WILKIS.indd   575 23/09/2015   17:29:56



576	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

de précarité. Entre autonomie et dépendance, Lyon, Université Lyon 2, tesis de 
doctorado.

Guyer, Jane (2004), Marginal Gains. Monetary Transactions in Atlantic Africa, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Hakim, Catherine (2010), “Erotic Capital”, European Sociological Review, vol. 26, 
núm. 5, pp. 499-518.

Hart, Keith (2000), The Memory Bank, Londres, Profile Books.
Hitlin, Steven y Stephen Vaisey (eds.) (2010), Handbook of the Sociology of Morality, 

Nueva York, Springer.
Hornes, Martín (2013), Transferencias monetarias condicionadas (tmc): de los 

saberes expertos a los sentidos plurales del dinero, Buenos Aires, ides-idaes, 
tesis de maestría.

Kessler, Gabriel (2013), “Ilegalismos en tres tiempos”, en R. Castel, G. Kessler, D. 
Merklen y N. Murard, Individuación, precariedad, inseguridad, Buenos Aires, 
Paidós, pp. 109-176.

Lavinas, Lena (2013), “21 st. Century Welfare”, New Left Review, núm. 84, pp. 5-40.
Lima, Diana Nogueira de Oliveira (2008), “Prosperidade na década de 1990: etnografia 

do compromisso de trabalho entre Deus e o fiel da Igreja Universal do Reino de 
Deus”, Revista Dados, vol. 51, núm. 1, pp. 7-35.

Mauger, Gerard (2006), Les bandes, le milieu et la bohème populaire: études de socio-
logie de la déviance des jeunes des classes populaires (1975-2005), París, Belin.

Maurer, Bill (2006), “The Anthropology of Money”, Annual Review of Antrhopology, 
vol. 35, pp. 15-36.

Mauss, Marcel (2009), Ensayo sobre el don, Buenos Aires, Katz.
Mauss, Marcel (1971), “Los orígenes de la noción de moneda”, en M. Mauss, Obras 

completas II, Barcelona, Barral.
Müller, Lúcia (2009), “‘Então, eu fui à luta!’: repensando as representações e práti- 

cas econômicas de grupos populares a partir de uma trajetória de ascensão social”, 
Política & Sociedade, vol. 8, núm. 15, pp. 145-171.

Neiburg, Federico (2011), “Imaginary Moneys and Public Numbers: Comparing the 
Haitian and Brazilian Space of Calculability”, Coloquio Novas Perspectivas en 
Etnografia da Economia: Modalidades de Troca e do Cálculo Econômico, Rio 
de Janeiro, Museu Nacional, mayo.

Nelms, Taylor (2012), “Soberanía y solidaridad en las finanzas populares”, Jornada 
Moneda, Finanzas y Distribución de la Riqueza, Buenos Aires, Centro de Estu-
dios Sociales de la Economía, diciembre.

Ossandon, José (org.) (2011), Destapando la caja negra. Sociología de los créditos 
al consumo en Chile, Santiago, Universidad Diego Portales.

Pharo, Patrick (2004), Sociologie et morale, París, Gallimard.
Pinheiro-Machado, Roxana (2011), Made in China: (in)formalidade, Pirataria, e 

Redes Sociais na Rota China-Paraguai-Brasil, San Paulo, Hucitec.
Rabossi, Fernando (2011), “Meanings through Money”, Coloquio Novas Perspectivas 

Emetnografia da Economia: Modalidades de Troca e do Cálculo Econômico, 
Rio de Janeiro, Museu Nacional, mayo.

0553-0578-WILKIS.indd   576 23/09/2015   17:29:56



Wilkis: Sociología moral del dinero en el mundo popular	 577

Ribeiro, Gustavo Lins (2012), “Globalization from Below and the non Hegemonic 
Word-System”, en G. Mathews, G. Lins Ribeiro y C. Alba Vega, Globalization 
from Below: The World’s Other Economy, Londres, Routdledge, pp. 221-236.

Semán, Pablo (2006), Bajo continuo. Exploraciones descentradas sobre cultura 
popular y masiva, Buenos Aires, Gorla.

Semán, Pablo (2000), “El pentecostalismo y la religiosidad de los sectores popula- 
res”, en M. Svampa (comp.), Desde abajo. La transformación de las identida- 
des sociales, Buenos Aires, Biblos, pp. 155-180.

Simmel, Georg (1996) [1987], Philosophie de l’argent, París, Presses Universitaires 
de France.

Trindade, Helgio (org.) (2007), Las ciencias sociales en América Latina en perspectiva 
comparada, México, Siglo XXI.

Villarreal, Magdalena (2009), Mujeres, finanzas sociales y violencia económica en 
zonas marginadas de Guadalajara, Guadalajara, ciesas.

Weber, Florence (2005), Le sang, le nom, le quotidien. Une sociologie de la parenté 
pratique, París, Aux Lieux d’être.

Weber, Max (1996) [1919], “La política como vocación”, en M. Weber, El político 
y el Científico, Madrid, Alianza, pp. 81-179.

White, W. F. (1973) [1943], Street Corner Society, Chicago, The University of 
Chicago Press.

Wilkis, Ariel (2014a), “Sociología del crédito y economía de las clases populares”, 
Revista Mexicana de Sociología, vol. 76, núm. 2, pp. 225-252.

Wilkis, Ariel (2014b), “Sobre el capital moral”, Revista Papeles de Trabajo, núm. 13.
Wilkis, Ariel (2013), Las sospechas del dinero. Moral y economía en la vida popular, 

Buenos Aires, Paidós.
Zanotelli, Francesco (2005), “La identidad del dinero. Rituales económicos en un 

pueblo mestizo de Jalisco”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, vol. 26, 
núm. 103, pp. 52-91.

Zelizer, Viviana (2009) [2005], Negociando la intimidad, Buenos Aires, fce.
Zelizer, Viviana (1994), The Social Meaning of Money: Pin Money, Paychecks, Poor 

Relief, and Other Currencies, Nueva Jersey, Princeton University Press.
Zelizer, Viviana (1985), Pricing the Priceless Child: the Changing Social Value of 

Children, Nueva Jersey, Princeton University Press.
Zelizer, Viviana (1979), Moral and Markets: the Development of Life Insurance in 

the United States, Nueva York, Columbia University Press.

Acerca del autor

Ariel Wilkis es doctor en Sociología por la Escuela de Altos Estudios Sociales 
(París) y la Universidad de Buenos Aires. Se desempeña como investiga- 
dor del conicet. Es profesor regular de sociología de la Universidad Nacio- 
nal de San Martín y la Universidad Nacional del Litoral. Sus áreas de interés 

0553-0578-WILKIS.indd   577 23/09/2015   17:29:56



578	E studios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

son sociología y antropología del dinero y las finanzas. Dos de sus publicacio-
nes recientes son, coeditado con Alexandre Roig, El laberinto de la moneda 
y las finanzas. La vida social de la economía, Buenos Aires, Biblos, 2015; 
y Las sospechas del dinero. Moral y economía en la vida popular, Buenos 
Aires, Paidós, 2013.

0553-0578-WILKIS.indd   578 23/09/2015   17:29:56


