
Escritura, archi-escritura e historia 
A propósito de Derrida y Stiegler 

Writing, Archi-writing and History. 
On Derrida and Stiegler

 
		  Zenia Yébenes Escardó

		  uam-Cuajimalpa
		  México

Abstract

This essay aims to think history with writing and archi-writting from the 
spatialization of time and the timing of space that characterizes the structure 
of the trace, without which no historicity is possible. Derrida is interested 
in the structure of the trace that discovers, in the logic of writing as a sup-
plement. Bernard Stiegler is more interested in technical support and in the 
history of writing as a supplement. This difference, in approach from logic 
or from history, it is crucial to understand the historic proposal of Derrida.
	 Key words: Succession, timing, spatialization, trace, logic, history.

Resumen
Este ensayo se propone pensar la historia con la escritura y la archi-escri-
tura desde la espacialización del tiempo y la temporalización del espacio 
que caracterizan a la estructura de la huella, sin la que ninguna historici-
dad es posible. Derrida está interesado en la estructura de la huella que 
descubre en la lógica de la escritura como suplemento. Bernard Stiegler 
está más interesado en el soporte técnico y en la historia de la escritura 
como suplemento. Esta diferencia de aproximación, ya sea desde la lógi-
ca, ya sea desde la historia, es crucial para entender la propuesta histórica 
de Derrida.
	 Palabras clave: Sucesión, temporalización, espacialización, huella, 
lógica, historia.

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 23, núm. 46, enero-junio 2016, pp. 53-78



54 / Zenia Yébenes Escardó

Artículo recibido: 10-10-2015
Artículo aceptado: 15-12-2015

Concepto metafísico de historia como historia ideal, 
teleológica, etc. Como este concepto está generalmente 
mucho más extendido de lo que se cree y ciertamente 
más allá de las filosofías etiquetadas como “idealis-
tas”, desconfío mucho del concepto de historia […] 
Dicho esto […] en lo que se refiere al concepto de 
historia […] no se puede operar una mutación 
simple e instantánea, o sea, no se puede tachar un 
nombre del vocabulario. […] Hay que producir una 
nueva conceptualización, ciertamente, pero dándose 
bien cuenta que la conceptuación misma, y ella sola, 
puede reintroducir lo que se quería “criticar”. Por 
eso este trabajo no puede ser un trabajo puramente 
“teórico” o “conceptual” o “discursivo” […] Lo que 
yo llamo texto es también lo que inscribe y desborda 
“prácticamente” los límites de tal discurso. Se en-
cuentra tal texto general dondequiera que (es decir 
en cualquier parte) […] es decir donde su instancia 
se coloca en posición de marca en una cadena de la 
que es estructuralmente su ilusión quererla y creerla 
dirigir. Este texto general, naturalmente, no se li-
mita, como ya se habr(í)a comprendido, a los escritos 
sobre la página. […] La escritura sobre la página 
[…] Por eso, en suma, me sirvo tan a menudo de la 
palabra “historia”, pero muy a menudo también en-
tre comillas y con precauciones que han podido hacer 
creer […] en un “rechazo de la historia”.

 Jacques Derrida

Escritura y archi-escritura son nociones claves del pensamiento 
derridiano; su conexión con la historia es quizá algo que haya 

que articular con mayor claridad. La propuesta de este ensayo ra-
dica en mostrar esta articulación a partir de tres momentos. En el 



Escritura, archi-escritura e historia / 55 

primero, el hilo conductor que nos permitirá vincular la historia 
con la escritura y la archi-escritura lo constituirá el concepto filo-
sófico de sucesión que presupone una espacialización del tiempo y 
una temporalización del espacio que caracteriza a la estructura de 
la huella, sin la cual ninguna historicidad es posible. Aunque nos 
detendremos en cada una de estas nociones, es preciso realizar, 
en aras de la claridad, algunas acotaciones. Escritura es concebida 
aquí como forma de inscripción no necesariamente lingüística. 
Entre estas formas de inscripción destacan en efecto lo que de 
manera habitual concebimos como escrituras (pictográfica, jero-
glífica, ideográfica, alfabética) a las que, en razón de la exposición, 
se prestará aquí particular atención. La  es la con-
dición general de posibilidad de toda forma de inscripción o 
escritura, sea ésta lingüística o no. La archi-escritura se estructura 
como huella, es decir, como espacialización del tiempo y tempo-
ralización del espacio, que difiere constitutivamente de sí misma. 
	 En un segundo momento observaremos cómo Derrida está 
interesado en la lógica de esta espacialización del tiempo y tem-
poralización del espacio que descubre, en particular, en la lógica 
de la escritura como suplemento. Bernard Stiegler propone, sin 
embargo, un acercamiento más interesado en el soporte técnico 
(la prótesis) y en la historia de la escritura como suplemento. Esta 
diferencia de aproximación desde la lógica o desde la historia es 
crucial para comprender la propuesta histórica derridiana. Por 
historia entendemos aquí una forma de escritura, es decir, de ins-
cripción empírica, que se concentra en el registro del pasado para 
el futuro. En un tercer momento, nos acercaremos a lo que De-
rrida describe como la necesidad “de producir otro concepto u 
otra cadena conceptual de la ‘historia’: […] historia también que 
implique una nueva lógica de la repetición y de la huella puesto 
que no se ve bien dónde habría historia sin esto”.1 Aproximarse 

1 Jacques Derrida, Positions, p. 78. Las traducciones de citas provenientes de esta 
fuente, son mías.



56 / Zenia Yébenes Escardó

a la historia como escritura o como forma de inscripción que re-
gistra el pasado con el futuro, y contemplar en la archi-escritura 
su condición general de posibilidad, significa comprender que no 
hay historia sino historias que se inscriben de manera diferen-
ciada y desfasada. Entre esas historias (o formas de inscripción 
que registran el pasado para el futuro), la que privilegia el con-
cepto metafísico de historia se ha presentado como autoridad 
privilegiada y como regida por una temporalidad lineal y un su-
jeto-conciencia que le da sentido. La historia en este sentido es 
también una mitología blanca que reúne y refleja la cultura de 
Occidente y que borra en sí misma “la escena […] que la ha pro-
ducido y que sigue siendo no obstante activa, inquieta, inscrita 
en tinta blanca, dibujo invisible y cubierto en el palimpsesto”.2 
Pero ¿qué pasaría con una historia que se pensara desde su condi-
ción de posibilidad? Podríamos definir con carácter provisorio a 
esta historia como archi-historia, como el movimiento del juego 
expansivo de la huella, un movimiento que es temporal de modo 
irremisible. La historia, entonces, no como lo que se procura un 
punto de apoyo fuera del tiempo pretendiendo juzgarlo todo con 
una objetividad de apocalipsis, no como lo que nos permite reco-
nocernos en todas partes, sino como lo que, tomando en serio la 
radicalidad del tiempo, se contempla como “tejido”, pedazo de un 
elemento que va hacia un elemento diferente, con el que establece 
una relación. Veámoslo con detenimiento.

Jacques Derrida: escritura y archi-escritura

La escritura se vincula a una cierta concepción del sujeto, del 
tiempo y de la memoria de la que somos deudores. La primera 
pregunta es entonces ¿cómo escribir desde el interior del campo 
cultural que queremos describir? ¿Es posible una teoría de la es-
critura? La palabra teoría nos advierte del obstáculo. Proveniente 

2 Jacques Derrida, Márgenes de la filosofía, p. 253.



Escritura, archi-escritura e historia / 57 

del griego, theorie, espectáculo ofrecido a un espectador, se refiere 
a lo que puede ser visto objetivamente.
	 Jacques Derrida nos ha proporcionado una aproximación a la 
leyenda que la escritura se cuenta sobre sí misma. Para Derrida 
ésta es semejante en estructura en todos los textos de cierta tradi-
ción occidental. Su clave más diáfana está en el Fedro (274e-275b) 
de Platón. Allí se nos relata la ofrenda de la invención del alfabeto 
que hace Teuth al rey Thamus. Sócrates presenta a la escritura 
como un fármaco, es decir como veneno peligroso que, sin em-
bargo, es eficaz contra la pérdida de memoria. Según Sócrates, la 
escritura es peligrosa porque subvierte la relación directa del habla 
con el pensamiento. 
	 En efecto, en primer lugar, se representa a la escritura como 
un “afuera” superfluo y parasitario de un “adentro” ocupado por 
la autenticidad de la palabra hablada. En tanto la escritura pueda 
operar en ausencia del hablante y del receptor, se considerará 
“falsa”. “Oírse hablar” parece ser la condición más cercana al pen-
samiento. Podríamos decir: la voz interior es la conciencia. 
	 En segundo lugar, se describe a la escritura como “instrumento 
imperfecto”, “técnica peligrosa”, porque la inscripción sensible es 
exterior y ajena al espíritu del verbo. Con ello se inaugura uno de 
los lados más negros de la leyenda de la escritura en el que se la 
hace responsable de la violencia fatal de la constitución política 
que inaugura toda sociedad. Derrida llama fonocentrismo a esta 
fetichización o veneración exagerada de la phoné (del sonido, de la 
palabra hablada).3 Desde hace tres siglos, sin embargo, la gramato-
logía (grama en griego significa huella) ha empezado a desanudar 
esta leyenda que la escritura cuenta sobre sí misma.4 La propuesta 
de Derrida es mantenerse en un equilibrio inestable, entre lo que 
nos constituye y excede, trabajando en el margen mismo. Para 

3 Jacques Derrida, La diseminación, pp. 91-261.
4 El desplazamiento epistemológico comenzó con las primeras historias y los pri-
meros desciframientos de las escrituras en los siglos xvii-xviii. Jacques Derrida, 
De la gramatología, pp. 97-126.



58 / Zenia Yébenes Escardó

ello introduce el concepto operativo de archi-escritura. Para en-
tenderlo, volvamos sin embargo a la escritura.
	 Inscribir algo es, ante todo, un acto de memoria. Con inde-
pendencia de qué, a quién, o por qué escribo, mis palabras se 
transforman en huellas del pasado en el mismo momento en que 
quedan inscritas. La escritura, por tanto, tiene una capacidad para 
almacenar los datos de la historia, para documentar y recordar lo 
que ha tenido lugar. Al inscribir lo que sucede en una ocasión par-
ticular, me proveo de un suplemento que puede retener detalles 
incluso si yo los olvido. Mediante este suplemento incremento 
mis posibilidades de recordar acontecimientos pasados, pero en 
el mismo gesto señalo la condición precaria de mi temporalidad. 
Sin el pensamiento de un lector por venir (yo misma u otro) no 
habría razón para la escritura. El futuro al que se dirige la escritura 
es no obstante incierto. Cuando alguien lea mi texto, yo puedo 
haber muerto o el significado de mis palabras puede ya no ser 
el mismo. Es más, al estar expuestas al futuro las inscripciones 
mismas pueden borrarse o alterarse. Así, la escritura puede ser un 
antídoto contra el olvido y, al mismo tiempo, revelar una ame-
naza latente, la de estar de modo irreductible abierta a su propia 
desaparición. Mi acto de inscribir algo ya indica que puedo olvi-
dar. La escritura, entonces, atestigua mi dependencia de lo que es 
exterior a mí. En su lectura de Fedro, Derrida advierte: 

El “exterior” no comienza en la juntura de lo que en la actua-
lidad denominamos lo psíquico y lo físico, sino en el punto en 
que la mneme, en lugar de estar presente en sí, en su vida, como 
movimiento de la verdad, se deja suplantar por el archivo, se 
deja expulsar por un signo de re-memoración y de con-memo-
ración. El espacio de la escritura, el espacio como escritura se 
abre en el movimiento violento de esa suplencia, en la diferencia 
entre mneme e hipomnesis. El exterior está ya en el trabajo de la 
memoria. La enfermedad se insinúa en la relación consigo de 
la memoria, en la organización general de la actividad mnési-
ca. La memoria es por esencia finita. Platón lo reconoce atribu-



Escritura, archi-escritura e historia / 59 

yéndole la vida. Como a todo organismo vivo, ya lo hemos visto, 
le asigna límites. Una memoria sin límite no sería además una 
memoria, sino la infinidad de una presencia en sí. Siempre tiene, 
pues, la memoria, necesidad de signos para acordarse de lo no 
presente con lo que necesariamente tiene relación.5 

 
	 Este pasaje es crucial para la comprensión de lo que Derrida 
entiende por archi-escritura. La archi-escritura no debe confundirse 
con el concepto empírico de la escritura o ser situada en oposición 
al habla. El argumento de Derrida es que ciertos rasgos que se 
asocian con la escritura empírica pertenecen a las condiciones de 
posibilidad de toda forma de inscripción (incluidas el habla y la escri-
tura empírica). Es decir, a eso que llama archi-escritura. Antes de 
cualquier sistema gráfico existe la necesidad de que lo que hay sea 
inscrito para poder ser lo que es. La archi-escritura abarca todos 
los signos en general (y es muy importante recordar que la noción 
de signo derridiano no se limita al campo lingüístico, sino a toda 
inscripción, a toda marca que se registra en el tiempo, es decir, a 
todo lo que hay). 
	 En el caso de la memoria, la filosofía ha admitido una vincu-
lación íntima entre experiencia e inscripción. Tal y como Derrida 
nos recuerda en el pasaje que acabamos de citar, Platón reconoce 
que la memoria “tiene necesidad de signos para acordarse de lo 
no presente”.6 Precisamente porque el pasado ya no está presente 
y no es accesible como presencia en sí misma, debe ser inscrito 
como una marca que pueda repetirse de un tiempo a otro. Ahora 
bien, si la filosofía de Platón en adelante ha reconocido a la es-
critura como condición de la mnemotécnica, la ha derivado sin 
embargo de una presencia primordial que se da a sí misma sin 
mediación. El pasado se entiende así como lo que alguna vez fue 
presente y después se vio reemplazado por su huella. Aún más. 

5 Derrida, La diseminación, op. cit., p.163.
6 Idem.



60 / Zenia Yébenes Escardó

La huella se concibe en relación con una conciencia presente que 
reactiva el pasado y que asegura que lo recordemos en el presente. 
El argumento parece irrefutable. El contenido de la memoria es en 
efecto el pasado, pero ¿cómo podemos negar que el acto de me-
moria tiene lugar en presente? De hecho ¿cómo podríamos hablar 
de experiencia sin presuponer una forma de presencia? El pasado 
ya no es. El futuro todavía no es. Así, cada cosa que sucede o 
acaece –cada cosa que es– debe haber sido o ser presente en su 
presente. La presencia del presente es el principio de identidad del 
que todas las modificaciones temporales se derivan. El pasado es 
comprendido como lo que ha sido presente, el futuro como lo que 
será presente. 
	 Pensemos por ejemplo en una lectura como la que lleva a cabo 
Reinhart Koselleck en Futuro pasado. Para una semántica de los 
tiempos históricos: experiencia y expectativa son categorías metahis-
tóricas que crean y estructuran la historia, puesto que la diferencia 
temporal (que Koselleck cree sólo propia de los seres humanos) se 
expresa en una diferencia entre experiencia y expectativa. Deten-
gámonos en la categoría de experiencia. La experiencia puede ser 
definida como “un pasado presente” que Koselleck vincula a lo que 
precisamente describe como espacio de experiencia. El carácter “es-
pacial” del pasado da la pauta de que la experiencia está reunida 
formando una totalidad en la que están presentes a la vez muchos 
estratos de tiempos anteriores.7 Ahora bien, el problema es que 
desde este supuesto “pasado presente”, en el que “están presentes 
muchos estratos de tiempos anteriores”, lo que no se puede pen-
sar es justo el devenir, el suceder del tiempo. En otras palabras: el 
problema es que la temporalidad es incompatible con la presencia 
en sí misma. 
	 Reduzcamos el tiempo a una expresión mínima, la del instante. 
Para que un instante suceda a otro –condición de todo devenir– no 

7 Reinhart Koselleck, Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos históricos, 
p. 311.



Escritura, archi-escritura e historia / 61 

puede estar presente a sí mismo y luego verse afectado por su 
propia desaparición. Un instante presente a sí mismo e indivisible 
nunca podría dar paso a otro instante desde que lo que es indi-
visible no puede ser alterado. La sucesión del tiempo requiere no 
nada más que cada instante pueda ser sobrepasado por otro ins-
tante, sino que esta alteración esté presente desde el inicio. Cada 
instante debe negarse y dividirse desde sí mismo y sucederse en 
su mismo acaecer. Si el instante no se negara a sí mismo no habría 
tiempo, sólo una presencia que permanecería siempre la misma. Ello 
no significa que haya que pensar el instante como una entidad 
contradictoria capaz de contener su propio no-ser dentro de sí 
misma. La constitución del tiempo implica que no puede haber 
ninguna entidad (contradictoria o no contradictoria) que se con-
tenga a sí misma dentro de sí misma. La sucesión del tiempo 
implica que nada nunca es en sí mismo; que desde que es, todo está 
sujeto a la alteración y a la destrucción que están involucradas 
en cesar de ser. Una entidad temporal no puede ser indivisible; 
depende de la estructura de la huella (grama).8 
	 Derrida define la huella o grama como una co-implicación de 
tiempo y de espacio que designa el devenir espacio del tiempo y 
el devenir tiempo del espacio, ambos descritos por él como es-
paciamiento (espacement). La necesidad el espaciamiento puede 
deducirse del problema filosófico de la sucesión. La sucesión no 
es la cronología del tiempo lineal sino que señala el retraso, el 
diferir constitutivo de cualquier entidad (diferancia). A diferencia 
del privilegio que Koselleck otorga a las categorías de experiencia 
y expectativa como exclusivamente antropológicas, el espacia-
miento es la condición de todo lo que está sujeto a la sucesión, sea 
animado o inanimado, ideal o material. Hay que señalar sin em-
bargo que Derrida no generaliza la estructura de la huella a partir 

8 Véase la discusión del Libro IV de la Física de Aristóteles en Derrida, Márgenes 
de la filosofía, op. cit., pp. 63-102.



62 / Zenia Yébenes Escardó

de una aseveración sobre la naturaleza de las cosas en cuanto tal.9 
La huella no es una estipulación ontológica sino una estructura 
lógica. Insistir en el estatuto lógico de la huella no es oponerlo a 
la ontología, la epistemología, la fenomenología o la historia, sino 
indicar que es la noción que hace explícito lo que está implicado 
en los compromisos que cada uno de estos registros tiene con la 
sucesión. 
	 La distinción clásica entre espacio y tiempo ha operado a partir 
de la distinción entre simultaneidad y sucesión. La simultaneidad 
permite que un punto coexista con otro, y por eso, a partir de ella, 
pensamos el espacio como lo que permanece igual. Lo temporal, 
sin embargo, es lo que no puede permanecer igual desde que lo 
pensamos a partir de la sucesión, que implica que cada instante 
cese de ser tan pronto como llega a ser. Y sin embargo, y por este 
mismo motivo, el tiempo es imposible sin el espacio. No hay un 
fluir del tiempo independiente de la espacialización, desde que 
sólo lo espacializado (pensemos en el río de Heráclito) puede fluir. 
En efecto, todo lo que decimos del tiempo (que fluye, que pasa, 
etc.) es ya una metáfora espacial. No se trata de que haya una falla 
del lenguaje a la hora de pensar el tiempo sino de que lo que está 
en juego es justo la estructura de la huella. El tiempo en sí es nada 
más negatividad, no es nada, necesita un soporte especial para 
poder “fluir”, “pasar”, etc. El concepto mismo de duración presu-
pone que algo permanece a lo largo de un intervalo de tiempo y 
sólo lo que está inscrito de manera espacial puede permanecer. 
Y sin embargo no únicamente la temporalización es imposible sin 
la espacialización sino que, a la inversa, la espacialización es impo-
sible sin la temporalización. La simultaneidad del espacio es ella 
misma una noción temporal. Para que un punto sea simultáneo 
a otro, tiene que haber una temporalización del espacio que rela-
cione de modo temporal a un punto con el otro punto como tal. 

9 Martin Hägglund, “The Arche-materiality of time: Deconstruction, evolution 
and speculative materialism”, pp. 265-277.



Escritura, archi-escritura e historia / 63 

	 Recapitulemos. Cada momento temporal depende de un so-
porte de inscripción espacial. El soporte material y especial de 
la huella es la condición para la síntesis del tiempo desde que 
permite que el pasado sea retenido para el futuro. Este soporte 
material es, él mismo, temporal. Si no lo fuera, una huella no 
podría persistir a través del tiempo y relacionar el pasado con el 
futuro. De acuerdo con ello la persistencia de la huella no puede 
ser la persistencia de algo exento de la negatividad del tiempo, es 
decir, la persistencia de la huella radica en su apertura al futuro y, 
con ello, a la amenaza de su borradura. La estructura de la huella 
es diferancia, que significa a la vez diferenciación y diferimiento, 
espaciamiento en el tiempo y temporalización del espacio:

El verbo diferir [...] tiene dos sentidos que parecen muy distintos. 
[...] En ese sentido, el differre latino no es la traducción simple 
del diapherein griego [...] La distribución del sentido en el griego 
no comporta uno de los dos motivos del differre latino, a saber, 
la acción de dejar para más tarde, de tomar en cuenta el tiempo y 
las fuerzas en una operación que implica un cálculo económico, 
un rodeo, una demora, un retraso, una reserva, una representa-
ción; conceptos todos que yo resumiría aquí con una palabra 
de la que nunca me he servido, pero que se podría inscribir en 
esta cadena: la temporización. Diferir en este sentido, diferir es 
temporizar, es recurrir, consciente o inconscientemente, a la me-
diación temporal y temporizadora de un rodeo que suspende el 
cumplimiento o la satisfacción l...] Esta temporización es tam-
bién temporización y espaciamiento, hacerse tiempo del espacio 
y hacerse espacio del tiempo [...]. El otro sentido de diferir es el 
más común y el más identificable: no ser idéntico […].10 

	 El diferir temporal indica que la síntesis del tiempo requiere 
de una inscripción espacial, ello indica un retraso, un diferir en el 
orden temporal de lo que es consigo mismo, ya que todo lo que 

10 Derrida, Márgenes de la filosofía, op. cit., pp. 43-44.



64 / Zenia Yébenes Escardó

es ha de ser inscrito para poder ser lo que es. En otras palabras: 
lo que es, sólo es, tras haber sido inscrito de una u otra manera; por 
ello siempre es desde el futuro, desde la posterioridad a la inscripción 
que permite su emergencia. El pasado por lo tanto no puede con-
templarse ya como lo que fue presente en sí mismo alguna vez sino 
como lo que es a partir de un diferir, de un retraso constitutivo 
con respecto a sí mismo. La huella o grama, advierte Derrida: 
“no se deja resumir en la simplicidad de un presente”.11 El diferir 
espacial significa, por su parte, que la huella como inscripción es-
pacial permite la persistencia para el futuro, pero la persistencia 
es estar expuesto precisamente al devenir del tiempo, es decir, a la 
borradura, la desaparición, la caducidad. La huella difiere de sí 
misma, su persistencia es su otro: su caducidad. Para explorar 
cómo esto podría ser significativo a la hora de pensar en la histo-
ria como escritura y en la historia como archi-escritura, es nece-
sario dar un rodeo. 

Stiegler: la historia de la escritura 
como historia del suplemento

En La técnica y el tiempo Bernard Stiegler se propone, a partir 
(entre otras lecturas) de cierta aproximación a Derrida, llevar a 
cabo una historia de la técnica en la que la escritura cobra una 
relevancia que hay que subrayar. En efecto, a Stiegler le interesan 
los objetos técnicos (la prótesis o la memoria terciaria husserliana) 
que permiten preservar la experiencia epigenética e inaugurar la 
epifilogénesis. La epifilogénesis sería:

una acumulación recapitulativa, dinámica y morfogenética de 
la experiencia individual (epi), que designa la aparición de una 
nueva relación entre el organismo y su medio, que también es 
un nuevo estado de la materia: si el individuo es una materia 
orgánica y por tanto organizada, su relación con el medio (con 

11 Derrida, De la gramatología, op. cit., p. 86.



Escritura, archi-escritura e historia / 65 

la materia en general, orgánica e inorgánica) cuando se trata de 
un quién, está mediatizado por esta materia organizada aunque 
inorgánica que es el organon, la herramienta con su papel ins-
tructor (su papel de instrumento), el qué. Es en este sentido que 
el quién inventa al qué tanto como aquél es inventado por éste.12 

Acreedora de los primeros trabajos de Derrida, la concepción del 
soporte técnico que desarrolla Stiegler se apoya en la investiga-
ción del filósofo francés Gilbert Simondon y, sobre todo, en la del 
paleoantropólogo Leroi-Gourhan. Para Stiegler todo soporte téc-
nico es una exteriorización y una espacialización de la experiencia, 
un soporte de memoria. La epifilogénesis marca el paso de lo ge-
nético a lo no genético. La habilidad técnica, existente en todo el 
reino animal, se emancipa en ella de la determinación genética 
del comportamiento. La capacidad de inscribir la experiencia en 
soportes duraderos amplía con enormidad los confines de la ex-
periencia misma, haciéndolos dinámicos y evolutivos. Este paso 
permite lo que él mismo denomina la invención o fabricación 
de lo humano: “trataremos de pensar más que el nacimiento del 
hombre como ente que se refiere a su fin, su invención, valga 
decir su fabricación […] e intentaremos hacerlo fuera de todo 
antropologismo”.13 Lo específicamente humano es constituido, 
no a partir de una organización determinada de células, de una 
conciencia trascendental o una voluntad libre, sino a partir de lo 
no-humano. Es decir, a partir de un proceso de exteriorización 
en objetos técnicos que van a permitir preservar el pasado para 
el futuro. El origen de lo humano en lo no-humano (técnica o 
prótesis de la vida) es aporético. No hay humano sin algo exterior 
a él que son las herramientas, o las técnicas de inscripción (entre 
las que, como veremos, destaca la escritura): “La paradoja es tener 
que hablar de una exteriorización incluso cuando no hay interior 

12 Bernard Stiegler, La técnica y el tiempo. El pecado de Epimeteo, pp. 263-264.
13 Ibidem, p. 205.



66 / Zenia Yébenes Escardó

que la preceda; éste se constituye en la exteriorización”14 o, tal y 
como el mismo Stiegler ha señalado con anterioridad, “el quién 
inventa al qué tanto como aquél es inventado por éste”.15 En este 
sentido, podríamos decir, la andadura de Stiegler comienza y da 
continuación a la aseveración de Derrida en su lectura de Fedro: 
“El ‘exterior’ no comienza en la juntura de lo que en la actualidad 
denominamos lo psíquico y lo físico, sino en el punto en que la 
mneme, en lugar de estar presente en sí, en su vida, como mo-
vimiento de la verdad, se deja suplantar por el archivo, se deja 
expulsar por un signo de re-memoración y de con-memoración”.16 
	 Todo objeto técnico es, en efecto, memoria de la experien-
cia. Una memoria con características específicas puesto que no 
se transmite de manera genética y porque su ritmo de transcurso 
y olvido sigue una dinámica muy distinta de la que caracteriza la 
memoria neuronal. Exteriorizada bajo la forma de soportes, esta 
memoria es objetiva o, lo que es lo mismo, podemos disponer de 
ella, mostrarla y repetirla; abre un espacio público de sentido y 
modela una comunidad de usuarios-productores. El objeto téc-
nico es memoria: testimonia y permite el acceso al pasado y a la 
historia en general, en la medida en que únicamente por medio 
de la conservación de rastros materiales podemos ser conscientes 
del tiempo. Es decir, el objeto técnico, el qué que es fabricado e 
inventado por el hombre, que a su vez es fabricado o inventado 
por él, produce la historia. En De la gramatología Derrida ad-
vierte, haciendo referencia al paleontropólogo Leroi-Gourhan, un 
pasaje que Stiegler cita y al que es crucial volver para mostrar la 
diferencia de ambos autores en torno a esta cuestión:

Leroui-Gourhan ya no describe la unidad del hombre y la 
aventura humana mediante la simple posibilidad de la grafía 
en general: más bien como una etapa o una articulación en la 

14 Ibidem, p. 213.
15 Ibidem, p. 264.
16 Derrida, La diseminación, op. cit., p.163.



Escritura, archi-escritura e historia / 67 

historia de la vida –de lo que nosotros denominamos aquí la 
diferencia– como historia del grama [de la huella]. En lugar de 
recurrir a conceptos que habitualmente sirven para distinguir 
al hombre de otros vivientes (instinto e inteligencia, ausencia o 
presencia del habla, de la sociedad, de la economía, etcétera), se 
recurre aquí a la noción de programa. Es preciso entenderla, por 
cierto, en el sentido de la cibernética, pero ésta sólo es inteligible 
a partir de una historia de las posibilidades de la huella como 
unidad de un doble movimiento de pretensión y retención. Este 
movimiento desborda ampliamente las posibilidades de la “con-
ciencia intencional”. Ésta es una emergencia que hace aparecer 
el grama como tal (vale decir según una nueva estructura de no 
presencia) y hace posible sin duda el surgimiento de sistemas de 
escritura en un sentido estricto. Desde “la inscripción genética” 
y las “cortas cadenas” programáticas que regulan el comporta-
miento de la ameba o el anélido, hasta el pasaje más allá de la 
escritura alfabética […] la posibilidad del grama estructura el 
movimiento de su historia según niveles, tipos y ritmos, rigu-
rosamente originales. Pero no puede pensárselos sin el concepto 
más general de grama. Éste es irreductible e inaprensible. Po-
dría hablarse de una […] exteriorización comenzada desde el 
principio pero siempre más amplia de la huella […] desde los 
programas elementales de los comportamientos denominados 
“instintivos” hasta la constitución de los ficheros electrónicos y 
las máquinas de leer […].17

	 Desde la perspectiva de Stiegler lo importante en la lectura 
derridiana de Leroi-Gourhan es que la exteriorización de lo hu-
mano en herramientas y marcas gráficas es sólo un estadio en la 
“historia de la huella” en general. Derrida subraya la continuidad 
de la estructura de la huella a partir justo de la noción de un pro-
grama que iría desde la inscripción genética y, más allá, hasta la 
escritura alfabética. Para Stiegler, si “la physis como vida ya era 
diferancia hay una indecisión, un paso que queda por pensar. La 

17 Derrida, De la gramatología, op. cit., pp. 111-112.



68 / Zenia Yébenes Escardó

cuestión es la especificidad de la temporalidad de la vida cuando 
ésta es inscripción en lo no-vivo, espaciamiento, temporalización, 
diferenciación y diferimiento por, de y en lo no-vivo, en lo muer-
to”.18 La indecisión, el paso por pensar al que se refiere, tiene que 
ver con que es incoherente que la huella constituya “la historia en 
general” y, al mismo tiempo, un estadio específico en esa historia 
que él asocia con la invención de lo humano y de la técnica como 
epifilogénesis, que se caracteriza por un movimiento en el que 
lo viviente se prolonga a sí mismo a partir de lo no viviente. Es 
decir, de la materia inorgánica organizada en soporte tecnológico. 
Es sólo a partir de esta discontinuidad que supone la invención 
de lo humano, que la huella articula la economía entre la vida y 
la muerte, ya que es nada más en ese momento cuando la evolu-
ción de un viviente particular (el humano) se vincula con la 
evolución de lo que no está vivo, “la materia inorgánica organi-
zada”, en forma de herramientas, escritura, etc. Espaciamiento, 
temporalización, diferenciación y diferimiento emergen en este 
momento, porque suponen la prolongación de la vida por, de y 
en, lo no-vivo. Para Stiegler, pensar esta articulación “es pensar 
también el nacimiento de la relación con el tiempo que llamamos 
existir”,19 es decir, la historia. 
	 Ahora bien, el problema aquí es que la estructura de la huella 
derridiana precisamente desdibuja distinciones como la oposición 
entre epigénesis y epifilogénesis que reproducen en otro nivel la 
distinción clásica naturaleza/cultura. La inscripción genética, por 
ejemplo, articula ya la economía vida y muerte que Stiegler ve 
como un estadio específico que sólo emerge con lo humano. El 
adn de una entidad biológica se vincula con lo no-vivo de dos 
maneras: incorpora a sus ancestros no-vivos y organiza su legado a 
partir de una escritura entendida como forma de inscripción. En 
ella el código genético preserva el legado de lo no viviente de una 

18 Stiegler, La técnica y el tiempo. El pecado, op. cit., p. 211.
19 Ibidem, p. 211.



Escritura, archi-escritura e historia / 69 

manera semejante (aunque no idéntica) a la escritura alfabética. 
Yendo más lejos, no es evidente por qué la evolución genética 
es contemplada por Stiegler como simple economía de la vida, 
cuando la muerte y la no supervivencia genética son parte del 
criterio de selección. La genética podría ser una economía de la 
vida y de la muerte, lo cual hace problemático subrayar la origi-
nalidad de la epifilogénesis. Si el propósito de Stiegler es desterrar 
una visión humanista de la historia señalando que lo humano 
únicamente se inventa en relación con lo no-humano, el resul-
tado paradójico es que se restablece el privilegio de lo humano 
que, desde la lectura de Stiegler, es lo único que se abre a la relación 
con lo no-vivo, el soporte técnico que permite la inscripción del pa-
sado, y la relación con el tiempo que produce la historia. 
	 La dificultad del planteamiento de Stiegler radica en su lec-
tura de la estructura de la huella derrideana. Hay que recordar 
que Derrida define la huella (grama) como una co-implicación de 
tiempo y de espacio que designa el devenir espacio del tiempo y 
el devenir tiempo del espacio, ambos descritos por él como espa-
ciamiento, y que la necesidad el espaciamiento puede deducirse 
del problema filosófico de la sucesión. Para que la invención de 
lo humano emerja tiene que ser contingente; en otro caso habla-
ríamos de una entidad necesaria que, en términos estrictos, no 
se habría inventado nunca y habría estado, por así decir, “desde 
siempre”. Ahora bien, la contingencia implica tiempo. El tiempo 
hace imposible una entidad necesaria puesto que la condición 
temporal de una entidad implica que ésta puede ser destruida. La 
condición mínima del devenir temporal es, como hemos señalado 
ya, que un instante suceda a otro. Y todo lo que está sujeto a la su-
cesión depende de la estructura de la huella como co-implicación 
del tiempo y el espacio. Stiegler reduce la condición de posibi-
lidad de la experiencia y de lo que hay en general (condición 
implícita en su discurso desde que éste opera con la noción de 
sucesión), a un momento en el que la emergencia de la tecnología 
haría posible el espaciamiento, la temporalización, la diferencia-



70 / Zenia Yébenes Escardó

ción y el diferimiento que producen la historia. Ahora bien, la 
economía vida y muerte, que Stiegler interpreta como un estadio 
que aparece con la invención de lo humano que vive a partir de lo 
no-vivo (los soportes técnicos), está ya en la estructura de la huella 
que dichos soportes han de presuponer en tanto que es su condición de 
posibilidad. 
	 Para iluminar la cuestión es preciso recordar que Stiegler rea-
liza una distinción entre su trabajo y el de Derrida. A Derrida 
en De la gramatología le interesa la lógica de la técnica de la es-
critura como suplemento: “Suplemento […] abriga en sí dos 
significaciones cuya cohabitación es tan extraña como necesaria. 
El suplemento se añade, es un excedente […] Pero el suplemento 
suple. No se añade más que para reemplazar […] en algún lugar 
algo no puede llenarse consigo mismo”.20 Como hemos visto con 
anterioridad, la escritura tiene una capacidad para almacenar los 
datos de la historia, para documentar y recordar lo que ha tenido 
lugar. Al inscribir lo que sucede en una ocasión particular, me 
proveo de un suplemento que puede retener detalles incluso si 
yo los olvido. A través de ella incremento mis posibilidades de 
recordar acontecimientos pasados, pero en el mismo gesto, señalo 
que escribo porque puedo olvidar. La escritura como suplemento 
es algo que puedo añadir, pero lo añado, porque puedo olvidar. 
Pues bien, mientras Derrida está interesado en esta lógica, en la 
condición de posibilidad de toda forma de inscripción (archi-es-
critura) y en su estructura (espaciamiento), a Stiegler le interesa no 
ya la lógica sino la historia de este suplemento. 
	 En el segundo volumen de La técnica y el tiempo y en el capítulo 
dedicado a la época ortográfica, su propósito es mostrar “la espe-
cificidad de la escritura lineal en la historia de la archi-escritura, 
escritura orto-gráfica que también es fono-lógica, comprendida 
siempre de entrada como tal en primer lugar y cuya especificidad 
Derrida a menudo parece borrar, si no negar, en la historia de la 

20 Derrida, De la gramatología, op. cit., p. 185. 



Escritura, archi-escritura e historia / 71 

huella”.21 Stiegler argumenta, a partir de Jean Bottero, que lo que 
es distintivo de dicha escritura es su capacidad para romper con 
el contexto de inscripción de una manera que no es viable para 
los signos pictográficos. Stiegler advierte la condición general de 
la archi-escritura en toda escritura. El espaciamiento del tiempo 
y la temporalización del espacio, hacen que toda escritura (o todo 
lo que hay) no pueda replegarse sobre sí misma en un contexto 
cerrado que haría imposible la relación del pasado con el futuro: 
“En toda escritura siempre habrá habido, en efecto, separación 
del contexto”. Sin embargo, añade “sólo con la orto-grafía se lleva a 
cabo la efectividad de la separación del contexto”.22 
	 Stiegler encuentra problemático que en el exergo de De gra-
matología Derrida argumente que “la fonetización de la escritura 
[es el] origen histórico y [la] posibilidad estructural tanto de la filo-
sofía como de la ciencia, [la] condición de la episteme”23 y en un 
capítulo del mismo libro (“De la gramatología como ciencia posi-
tiva”), que “Esta fonetización tiene una historia, ninguna escritura 
está absolutamente exenta de ella, y el enigma de esta evolución no 
se deja dominar por el concepto de historia. Éste aparece, se sabe, 
en un momento determinado de la fonetización de la escritura y 
la presupone de una manera esencial”.24 Stiegler advierte en esta 
aseveración de Derrida que al centrarse en lo que se presupone de 
manera esencial (la lógica), lo que se descuida es justo la historia:

La gramatología elabora una lógica del suplemento […] Ate-
nuando la mayoría de las veces la especificidad de la escritura 
fonológica, sugiriendo que la mayoría de las veces casi todo lo 
que ahí se desarrolla estaba ya ahí antes y sin hacer de esta espe-
cificidad, por lo tanto, una cuestión central (y ¿acaso en cierto 
modo no viene toda la gramatología a relegar necesariamente 
semejante cuestión?), ¿no debilitamos de antemano el proyecto 

21 Bernard Stiegler, La técnica y el tiempo. La desorientación, p. 48.
22 Ibidem, p. 87.
23 Derrida, De la gramatología, op. cit., p. 8.
24 Stiegler, La técnica y el tiempo. La desorientación, op. cit., p. 50.



72 / Zenia Yébenes Escardó

gramatológico? ¿No hacemos posible la objeción de que, a fin de 
cuentas, el suplemento no habrá sido nada efectivamente?25

Hay que comprender este movimiento en el desarrollo del pro-
yecto del mismo Stiegler. La deconstrucción de la escritura y el 
habla es crucial porque muestra cómo el suplemento técnico 
(la escritura) está ya en el corazón del lenguaje. Deconstruye 
por lo tanto la oposición entre la exterioridad “accidental” del 
suplemento técnico y el lenguaje como necesidad o esencia. Sin 
embargo, para Stiegler esto es solamente un primer paso. Se trata 
de ir más allá de lo que contempla como una lógica del suple-
mento (el movimiento deconstructivo que localiza la contingencia 
dentro de la esencia o la co-implicación de la espacialización del 
tiempo y la temporalización del espacio en todo lo que hay) para 
pensar la historia del suplemento. El problema, como he señalado 
ya, es que la historia de la que habla Stiegler presupone asimismo 
la noción de sucesión y por lo tanto la estructura de la huella, que 
es lo que él, en última instancia, pretende historizar. 
	 Detengámonos antes de reflexionar sobre las implicaciones 
que ello puede tener para la historia y su relación con la escri-
tura. La estructura de la huella es diferancia, que significa a la 
vez diferenciación y diferimiento, espaciamiento en el tiempo y 
temporalización del espacio. Stiegler no puede responder a la si-
guiente pregunta: ¿Cómo es posible el conocimiento histórico y 
teórico de la técnica si la técnica es lo que hace posible la teoría 
y la historia? Podemos, por supuesto, llevar a cabo la genealogía 
de un concepto, pero en este caso lo que Stiegler está intentando 
hacer no es la genealogía de un concepto sino la genealogía de lo 
que haría posible la conceptualización. Es más, si la técnica como 
epifilogénesis (o memoria terciaria) es la condición de la transmi-
sión del pasado, una genealogía de la técnica sería una genealogía 
de la genealogía. Derrida, sin embargo, advierte repetidas veces 

25 Ibidem, p. 51.



Escritura, archi-escritura e historia / 73 

que no se puede tratar a la estructura de la huella como un objeto 
histórico o “genealogizable”, porque la estructura de la huella es 
la condición de toda historicidad. La diferancia no es “ni una pa-
labra ni un concepto”,26 es la “posibilidad de la conceptualidad, 
del proceso y del sistema conceptuales en general”27 que requiere 
todo registro en el que se halle implicada la noción de sucesión. La 
diferancia, hablando con propiedad, “no es, no existe, no es un ser 
presente (on) cualquiera que este sea”.28 Pero no lo es, no porque 
sea algo inefable que trasciende el tiempo y el espacio, sino porque 
indica la co-implicación espacio y tiempo que impide que cual-
quier entidad pueda ser presente a sí misma. Derrida desdibuja la 
diferencia entre las escrituras porque le interesa su lógica, es decir, 
la archi-escritura: “lo que estructura la marca de la escritura misma, 
cualquiera que sea además el tipo de escritura (pictográfica, jero-
glífica, ideográfica, fonética, alfabética) para servirse de esas viejas 
categorías”.29 Lo que Stiegler quiere pensar como la organización 
de la materia inorgánica (la prótesis, el soporte técnico, la escritura 
orto-gráfica), no produce la historia per se porque no inaugura, 
sino que ya presupone un espaciamiento (una espacialización del 
tiempo y una temporalización del espacio). Detengámonos para 
ver las consecuencias de todo esto que acabamos de señalar. 

De la escritura a la archi-escritura: 
hacia un nuevo concepto de historia

En la Introducción de De la gramatología, Philippe Sollers nos 
proporciona un indicio valioso: 

La palabra historia, entonces tendría en adelante dos sentidos: 
uno reduciría más la historia […] ¿No olvidamos constantemente 

26 Derrida, De la gramatología, op. cit., p. 41.
27 Ibidem, p. 46.
28 Ibidem, p. 42.
29 Ibidem, p. 356.



74 / Zenia Yébenes Escardó

que vivimos en un modo de producción transitorio (el modo de 
producción capitalista) que impone su concepción de la historia 
a partir de un tiempo a su servicio? […] Su razón de ser [de esta 
historia reducida] sería este desconocimiento de la escritura.30 

¿Cuál sería entonces el otro sentido de historia? La historia es una 
escritura, es decir, una forma de inscripción, un pro-grama que 
articula el juego de expansión de la huella en la espacialización del 
tiempo y en la temporalización del espacio. En este sentido, no 
es sino el movimiento de temporalización que articula la condi-
ción general de toda escritura. El concepto derridiano de historia 
no es por tanto, como quiere Koselleck, únicamente humano. El 
concepto metafísico de historia, lo que Sollers llama “la historia 
reducida”, es una escritura que se ha impuesto mediante la disi-
mulación de su carácter de ser sólo una de las formas de inscripción 
que registran el pasado para el futuro, y cuya condición general 
es la archi-escritura. Tal y como advierte Michel Foucault en su 
reflexión sobre la Segunda intempestiva de Nietzsche, el concepto 
metafísico de historia es una “forma de historia que tendría por 
función recoger, en una totalidad bien cerrada sobre sí misma, la 
diversidad a fin [sic] reducida del tiempo”.31 Los supuestos de esta 
historia metafísica, por ejemplo el privilegio del ahora-presente 
como conciencia fundadora del sentido histórico, o la tempo-
ralidad lineal pasado/presente/futuro, se deconstruyen ya que la 
temporalidad es discontinua, es diferancia, espacialización del 
tiempo y temporalización del espacio. Esto implica que hay diver-
sas escrituras y formas de inscripción que registran el pasado para 
el futuro y que no tienen que ser lingüísticas por necesidad: “no 
hay una sola historia, una historia general, sino historias diferen-
tes en su tipo, en su ritmo, en su modo de inscripción, historias 
desfasadas, diferenciadas, etc”.32 

30 Philippe Sollers, “Introducción. Un paso sobre la luna”, p. xv.
31 Michel Foucault, “Nietzsche, la genealogía, la historia”, p. 18.
32 Derrida, Positions, op. cit., p. 79.



Escritura, archi-escritura e historia / 75 

	 La segunda conclusión que podemos extraer es la deconstruc-
ción del sujeto-conciencia como lo que hace y da sentido a la 
historia. El sujeto-conciencia, como todo lo que hay, está sujeto 
a la estructura de la huella, a la espacialización del tiempo y a la 
temporalización del espacio. Aún más, la estructura de la huella 
precede y excede cualquier delimitación de lo “humano” porque 
lo temporaliza. La forma de escritura que ha privilegiado como 
forma de inscripción y registro del pasado para un futuro, es una 
más entre las que se han incluido “la inscripción genética” y “las 
cortas cadenas programáticas” hasta el “homo sapiens” y la escritura 
alfabética.33 Es evidente entonces que la historia de la metafísica, 
de la que depende el concepto metafísico de historia, “Pertenece 
a un conjunto al que sin duda ya no conviene el nombre de his-
toria”.34 Este conjunto, que hemos considerado aquí como el 
movimiento de temporalización que articula la condición general 
de toda escritura, es decir, la archi-escritura, es el que proponemos 
llamar en una segunda acepción, siguiendo el indicio de Sollers y 
en un tenor sólo estratégico que nos permita lidiar con la cuestión, 
archi-historia. La archi-historia como movimiento de espacia-
miento del tiempo y de temporalización del espacio que articula 
distintas formas de inscribir el pasado para el futuro, que por lo 
tanto articula distintas escrituras y obliga a pensar la huella “antes 
de la oposición naturaleza y cultura, animalidad y humanidad”35 
desde que ésta designa “la apertura de la primera exterioridad en 
general, el vínculo enigmático de un viviente con su otro y de un 
adentro con un afuera: el espaciamiento”.36

	 ¿Cuál es la relación de la archi-historia con la forma particular 
de inscripción y registro del pasado para el futuro que hasta hoy 
conocemos disciplinarmente como historia? No hay que compren-
derla como la relación que existiría entre un plano empírico y uno 

33 Derrida, De la gramatología, op. cit., p. 111.
34 Ibidem, p. 310.
35 Ibidem, p. 91.
36 Ibidem, p. 92



76 / Zenia Yébenes Escardó

trascendental porque hablamos de la espacialización del tiempo 
y de la temporalización del espacio y hay que recordar que, para 
Derrida, el tiempo y el espacio no son formas trascendentales de 
la intuición humana (a la Kant) que se dan de la misma forma con 
independencia de sus condiciones empíricas. En efecto, el espacia-
miento del tiempo y la temporalización del espacio deconstruyen 
justo la distinción entre lo trascendental y lo empírico. 
	 La huella es por necesidad espacial desde que la espacialidad 
se caracteriza por su capacidad para persistir a pesar de la sucesión 
temporal, y si el tiempo debe ser espacialmente inscrito, la expe-
riencia del tiempo depende de los soportes materiales y técnicos que 
permiten inscribirlo. Lo trascendental no es sin lo empírico ni lo 
empírico sin lo trascendental. Es por ello que Derrida advierte 
que la inscripción no cae en un espacio constituido con anterio-
ridad, sino que produce, en cada caso, la espacialidad del espacio. 
La producción, en cada caso, agudiza un sentido histórico que 
“escapará a la metafísica […] si no se posa sobre ningún abso-
luto […] [y que] reintroduce en el devenir todo lo que se había 
creído inmortal en el hombre”.37 Michel de Certeau, por citar un 
ejemplo, en “La operación historiográfica” se centra en cómo la 
historia como disciplina moderna descansa en ciertas técnicas que 
inscriben de una o de otra manera. El historiador es aquel que 
domina cierto número de técnicas desde el fechado de las fuentes, 
su clasificación, hasta su redistribución. Es tributario del grado 
de técnica utilizado para analizar. La revolución informática mo-
difica de modo sustancial en este punto los procedimientos y 
multiplica las potencialidades de análisis. Pero lo interesante es 
que estas técnicas de inscribir la temporalidad en soportes mate-
riales distintos (archivo documental, archivo digital, fichas, etc.) 
espacializan y producen espacios disciplinares inéditos, alteran, asi-
mismo, el concepto de historia.38 

37 Foucault, “Nietzsche”, op. cit., pp. 18-19.
38 Michel de Certeau, “La operación historiográfica”, pp. 67-118.



Escritura, archi-escritura e historia / 77 

	 Derrida puede pensar la experiencia del espacio y del tiempo 
sin reducir el espaciamiento a cierta época histórica o tecnológica 
(como parece hacerlo Stiegler en su interés por el suplemento téc-
nico y por la escritura ortográfica). En efecto, lo que hace que 
haya distintas formas de escritura y de registro del pasado para el 
futuro, tiene que ver con la inscripción. La condición general de 
toda inscripción es el espaciamiento del tiempo y la temporaliza-
ción del espacio que provoca que las inscripciones que trazan el 
tiempo puedan ser susceptibles de todo tipo de transformaciones, 
manipulaciones y borraduras. Ahora bien, esta condición general 
en tanto que es ella misma articulación de temporalidad, es irre-
basable. Si el espaciamiento del tiempo y la temporalización del 
espacio fueran el efecto de unas condiciones históricas concretas, y 
no ellas mismas condición de la historicidad, el devenir sería con-
templado como lo que acaece después o antes de algo (previo a la 
historicidad y posterior a la historicidad). Además de lo problemá-
tico de pensar un antes y un después del tiempo, la noción misma 
de antes y después implica ya a la sucesión y la sucesión implica a la 
huella y por ende al tiempo. La huella impide que haya un origen 
y un final de la historicidad –y de la técnica, podríamos añadir–, 
en tanto toda huella necesita, para serlo, inscribirse de una u otra 
manera. La historia no puede concebirse como historia del sen-
tido produciéndose, desarrollándose, cumpliéndose, puesto que 
todo lo determinado históricamente, es decir, temporalmente, es 
discontinuidad, diferancia, temporalización y espaciamiento. Este 
nuevo concepto de historia que aquí sólo por estrategia hemos 
llamado archi-historia nos destrona y sitúa con todo lo que hay. 
Nos obliga a re-pensar nuestras escrituras o formas de inscribir 
el pasado para el futuro, junto con otras escrituras o formas de 
inscripción. Nos fuerza a cuestionar la problematización de la his-
toria como una ciencia del espíritu que se opondría, de manera 
clara y distinta, a una ciencia de la naturaleza. La historia es en-
tonces la reapertura hacia lo que nos desborda. Lo que nos indica 
–recordando a Sollers– que el tiempo no está a nuestro servicio. 



78 / Zenia Yébenes Escardó

Bibliografía 

Certeau, Michel de. “La operación historiográfica”, en La escritura de la his-
toria, tr. Jorge López Moctezuma, México, Universidad Iberoamericana, 
1993, pp. 67-118.

Derrida, Jacques. De la gramatología, tr. Óscar del Barco y Conrado Ceretti, 
México, Siglo xxi Editores, 2005.

_______. La diseminación, tr. José Martín Arancibia, Madrid, Editorial 
Fundamentos, 1997. 

_______. Márgenes de la filosofía, tr. Carmen González Marín, México, Si-
glo xxi Editores, 2008.

_______. Positions, París, Minuit, 1972.
Foucault, Michel. “Nietzsche, la genealogía, la historia”, en Microfísica del 

poder, tr. J. Varela y F. Álvarez-Uría, Madrid, La Piqueta, pp. 7-29.
Hägglund, Martin. “The Arche-materiality of time: Deconstruction, evo-

lution and speculative materialism”, en Jane Elliott y Derek Attridge 
(eds.), Theory after Theory, Nueva York, Routledge, 2011, pp. 265-277.

Koselleck, Reinhart. Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos históri-
cos, tr. Norberto Smilg, Barcelona, Paidós, 1993.

Sollers, Philippe. “Introducción: Un paso sobre la luna”, en Jacques Derri-
da, De la gramatología, tr. Óscar del Barco y Conrado Ceretti, México, 
Siglo xxi Editores, 2005, pp. vii-xix.

Stiegler, Bernard. La técnica y el tiempo. El pecado de Epimeteo, vol. 1, tr. 
Beatriz Morales Bastos, Guipuzkoa, Hiru, 2002.

_______. La técnica y el tiempo. La desorientación, vol. 2, tr. Beatriz Morales 
Bastos, Guipuzkoa, Hiru, 2002. 


