Escritura, archi-escritura e historia
A propdsito de Derrida y Stiegler

WRITING, ARCHI-WRITING AND HISTORY.
ON DERRIDA AND STIEGLER

ZENIA YEBENES ESCARDO
uaM-Cuajimalpa

México

ABSTRACT

This essay aims to think history with writing and archi-writting from the
spatialization of time and the timing of space that characterizes the structure
of the trace, without which no bistoricity is possible. Derrida is interested
in the structure of the trace that discovers, in the logic of writing as a sup-
plement. Bernard Stiegler is more interested in technical support and in the
history of writing as a supplement. This difference, in approach from logic
or from history, it is crucial to understand the historic proposal of Derrida.

Key words: Succession, timing, spatialization, trace, logic, history.

RESUMEN
Este ensayo se propone pensar la historia con la escritura y la archi-escri-
tura desde la espacializacién del tiempo y la temporalizacién del espacio
que caracterizan a la estructura de la huella, sin la que ninguna historici-
dad es posible. Derrida estd interesado en la estructura de la huella que
descubre en la légica de la escritura como suplemento. Bernard Stiegler
estd mds interesado en el soporte técnico y en la historia de la escritura
como suplemento. Esta diferencia de aproximacién, ya sea desde la 16gi-
ca, ya sea desde la historia, es crucial para entender la propuesta histérica
de Derrida.

Palabras clave: Sucesién, temporalizacidn, espacializacién, huella,
l6gica, historia.

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 23, nim. 46, enero-junio 2016, pp. 53-78



Articulo recibido: 10-10-2015
Articulo aceptado: 15-12-2015

Concepto metafisico de historia como historia ideal,
teleoldgica, etc. Como este concepro estd generalmente
mucho mis extendido de lo que se cree y ciertamente
mds alld de las filosofias etiquetadas como “idealis-
tas”, desconfio mucho del concepto de historia [...]
Dicho esto [...] en lo que se refiere al concepto de
historia [...] no se puede operar una mutacién
simple e instantdnea, o sea, no se puede tachar un
nombre del vocabulario. [...] Hay que producir una
nueva conceptualizacion, ciertamente, pero diandose
bien cuenta que la conceptuacion misma, y ella sola,
puede reintroducir lo que se queria ‘criticar”. Por
eso este trabajo no puede ser un trabajo puramente
‘tedrico” o “conceptual” o “discursivo” [...] Lo que
yo llamo texto es también lo que inscribe y desborda
“prdcticamente” los limites de tal discurso. Se en-
cuentra tal texto general dondequiera que (es decir
en cualquier parte) [...] es decir donde su instancia
se coloca en posicion de marca en una cadena de la
que es estructuralmente su ilusion quererla y creerla
dirigir. Este texto general, naturalmente, no se li-
mita, como ya se habr(i)a comprendido, a los escritos
sobre la pdgina. [...] La escritura sobre la pdgina
[...] Por eso, en suma, me sirvo tan a menudo de la
palabra “historia’”, pero muy a menudo también en-
tre comillas y con precauciones que han podido hacer
creer [...] en un “rechazo de la bistoria”.

Jacques Derrida

critura'y archi-escritura son nociones claves del pensamiento
derridiano; su conexién con la historia es quizd algo que haya
que articular con mayor claridad. La propuesta de este ensayo ra-
dica en mostrar esta articulacién a partir de tres momentos. En el

54 | ZeniaYébenes Escardd



primero, el hilo conductor que nos permitird vincular la historia
con la escritura y la archi-escritura lo constituird el concepto filo-
sofico de sucesion que presupone una espacializacién del tiempo y
una temporalizacion del espacio que caracteriza a la estructura de
la huella, sin la cual ninguna historicidad es posible. Aunque nos
detendremos en cada una de estas nociones, es preciso realizar,
en aras de la claridad, algunas acotaciones. Escritura es concebida
aqui como forma de inscripcién no necesariamente lingiiistica.
Entre estas formas de inscripcién destacan en efecto lo que de
manera habitual concebimos como escrituras (pictografica, jero-
glifica, ideografica, alfabética) a las que, en razén de la exposicion,
se prestard aqui particular atencién. La archi-escritura es la con-
dicién general de posibilidad de toda forma de inscripcién o
escritura, sea ésta lingiil’stica o no. La archi-escritura se estructura
como huella, es decir, como espacializacién del tiempo y tempo-
ralizacién del espacio, que difiere constitutivamente de si misma.

En un segundo momento observaremos cémo Derrida estd
interesado en la légica de esta espacializacién del tiempo y tem-
poralizacién del espacio que descubre, en particular, en la /dgica
de la escritura como suplemento. Bernard Stiegler propone, sin
embargo, un acercamiento mds interesado en el soporte técnico
(la prétesis) y en la historia de la escritura como suplemento. Esta
diferencia de aproximacién desde la ldgica o desde la historia es
crucial para comprender la propuesta histérica derridiana. Por
historia entendemos aqui una forma de escritura, es decir, de ins-
cripcién empirica, que se concentra en el registro del pasado para
el futuro. En un tercer momento, nos acercaremos a lo que De-
rrida describe como la necesidad “de producir otro concepto u
otra cadena conceptual de la ‘historia’: [...] historia también que
implique una nueva légica de la repeticién y de la huella puesto
que no se ve bien dénde habria historia sin esto”.! Aproximarse

! Jacques Derrida, Positions, p. 78. Las traducciones de citas provenientes de esta
fuente, son mfas.

Escritura, archi-escritura e historia / 55



a la historia como escritura o como forma de inscripcién que re-
gistra el pasado con el futuro, y contemplar en la archi-escritura
su condicién general de posibilidad, significa comprender que no
hay historia sino historias que se inscriben de manera diferen-
ciada y desfasada. Entre esas historias (o formas de inscripcién
que registran el pasado para el futuro), la que privilegia el con-
cepto metafisico de historia se ha presentado como autoridad
privilegiada y como regida por una temporalidad lineal y un su-
jeto-conciencia que le da sentido. La historia en este sentido es
también una mitologia blanca que retine y refleja la cultura de
Occidente y que borra en si misma “la escena [...] que la ha pro-
ducido y que sigue siendo no obstante activa, inquieta, inscrita
en tinta blanca, dibujo invisible y cubierto en el palimpsesto”.?
Pero ;qué pasarfa con una historia que se pensara desde su condi-
cion de posibilidad? Podriamos definir con cardcter provisorio a
esta historia como archi-bistoria, como el movimiento del juego
expansivo de la huella, un movimiento que es temporal de modo
irremisible. La historia, entonces, no como lo que se procura un
punto de apoyo fuera del tiempo pretendiendo juzgarlo todo con
una objetividad de apocalipsis, no como lo que nos permite reco-
nocernos en todas partes, sino como lo que, tomando en serio la
radicalidad del tiempo, se contempla como “tejido”, pedazo de un
elemento que va hacia un elemento diferente, con el que establece
una relacién. Vedmoslo con detenimiento.

JACQUES DERRIDA: ESCRITURA Y ARCHI-ESCRITURA

La escritura se vincula a una cierta concepcién del sujeto, del
tiempo y de la memoria de la que somos deudores. La primera
pregunta es entonces ;cémo escribir desde el interior del campo
cultural que queremos describir? ;Es posible una teorfa de la es-
critura? La palabra zeoria nos advierte del obstdculo. Proveniente

*Jacques Derrida, Mdrgenes de la filosofia, p. 253.

56 / ZeniaYébenes Escardd



del griego, theorie, especticulo ofrecido a un espectador, se refiere
a lo que puede ser visto objetivamente.

Jacques Derrida nos ha proporcionado una aproximacién a la
leyenda que la escritura se cuenta sobre si misma. Para Derrida
ésta es semejante en estructura en todos los textos de cierta tradi-
cién occidental. Su clave mds didfana estd en el Fedro (274e-275b)
de Platén. Allf se nos relata la ofrenda de la invencién del alfabeto
que hace Teuth al rey Thamus. Sécrates presenta a la escritura
como un fdrmaco, es decir como veneno peligroso que, sin em-
bargo, es eficaz contra la pérdida de memoria. Segin Sécrates, la
escritura es peligrosa porque subvierte la relacién directa del habla
con el pensamiento.

En efecto, en primer lugar, se representa a la escritura como
un “afuera” superfluo y parasitario de un “adentro” ocupado por
la autenticidad de la palabra hablada. En tanto la escritura pueda
operar en ausencia del hablante y del recepror, se considerard
“falsa”. “Ofrse hablar” parece ser la condicién mds cercana al pen-
samiento. Podriamos decir: la voz interior es la conciencia.

En segundo lugar, se describe a la escritura como “instrumento
imperfecto”, “técnica peligrosa”, porque la inscripcién sensible es
exterior y ajena al espiritu del verbo. Con ello se inaugura uno de
los lados mds negros de la leyenda de la escritura en el que se la
hace responsable de la violencia fatal de la constitucién politica
que inaugura toda sociedad. Derrida llama fonocentrismo a esta
fetichizacién o veneracién exagerada de la phoné (del sonido, de la
palabra hablada).? Desde hace tres siglos, sin embargo, la gramaro-
logia (grama en griego significa huella) ha empezado a desanudar
esta leyenda que la escritura cuenta sobre sf misma.* La propuesta
de Derrida es mantenerse en un equilibrio inestable, entre lo que
nos constituye y excede, trabajando en el margen mismo. Para

3Jacques Derrida, La diseminacién, pp. 91-261.

*El desplazamiento epistemolégico comenz6 con las primeras historias y los pri-
meros desciframientos de las escrituras en los siglos xvii-xv. Jacques Derrida,
De la gramatologia, pp. 97-126.

Escritura, archi-escritura e historia / 57



ello introduce el concepto operativo de archi-escritura. Para en-
tenderlo, volvamos sin embargo a la escritura.

Inscribir algo es, ante todo, un acto de memoria. Con inde-
pendencia de qué, a quién, o por qué escribo, mis palabras se
transforman en huellas del pasado en el mismo momento en que
quedan inscritas. La escritura, por tanto, tiene una capacidad para
almacenar los datos de la historia, para documentar y recordar lo
que ha tenido lugar. Al inscribir lo que sucede en una ocasién par-
ticular, me proveo de un suplemento que puede retener detalles
incluso si yo los olvido. Mediante este suplemento incremento
mis posibilidades de recordar acontecimientos pasados, pero en
el mismo gesto senalo la condicién precaria de mi temporalidad.
Sin el pensamiento de un lector por venir (yo misma u otro) no
habria razén para la escritura. El futuro al que se dirige la escritura
es no obstante incierto. Cuando alguien lea mi texto, yo puedo
haber muerto o el significado de mis palabras puede ya no ser
el mismo. Es mds, al estar expuestas al futuro las inscripciones
mismas pueden borrarse o alterarse. Asi, la escritura puede ser un
antidoto contra el olvido y, al mismo tiempo, revelar una ame-
naza latente, la de estar de modo irreductible abierta a su propia
desaparicién. Mi acto de inscribir algo ya indica que puedo olvi-
dar. La escritura, entonces, atestigua mi dependencia de lo que es
exterior a mi. En su lectura de Fedro, Derrida advierte:

El “exterior” no comienza en la juntura de lo que en la actua-
lidad denominamos lo psiquico y lo fisico, sino en el punto en
que la mneme, en lugar de estar presente en si, en su vida, como
movimiento de la verdad, se deja suplantar por el archivo, se
deja expulsar por un signo de re-memoracién y de con-memo-
racién. El espacio de la escritura, el espacio como escritura se
abre en el movimiento violento de esa suplencia, en la diferencia
entre mneme e hipomnesis. El exterior estd ya en el trabajo de la
memoria. La enfermedad se insinda en la relacién consigo de
la memoria, en la organizacién general de la actividad mnési-

ca. La memoria es por esencia finita. Platén lo reconoce atribu-

58 / ZeniaYébenes Escardd



yéndole la vida. Como a todo organismo vivo, ya lo hemos visto,
le asigna limites. Una memoria sin limite no serfa ademds una
memoria, sino la infinidad de una presencia en si. Siempre tiene,
pues, la memoria, necesidad de signos para acordarse de lo no

presente con lo que necesariamente tiene relacién.’

Este pasaje es crucial para la comprensién de lo que Derrida
entiende por archi-escritura. La archi-escritura no debe confundirse
con el concepto empirico de la escritura o ser situada en oposicion
al habla. El argumento de Derrida es que ciertos rasgos que se
asocian con la escritura empirica pertenecen a las condiciones de
posibilidad de toda forma de inscripcion (incluidas el habla y la escri-
tura empirica). Es decir, a eso que llama archi-escritura. Antes de
cualquier sistema gréfico existe la necesidad de que lo que hay sea
inscrito para poder ser lo que es. La archi-escritura abarca todos
los signos en general (y es muy importante recordar que la nocién
de signo derridiano no se limita al campo lingiiistico, sino a toda
inscripcion, a toda marca que se registra en el tiempo, es decir, a
todo lo que hay).

En el caso de la memoria, la filosofia ha admitido una vincu-
lacién intima entre experiencia e inscripcién. Tal y como Derrida
nos recuerda en el pasaje que acabamos de citar, Platén reconoce
que la memoria “tiene necesidad de signos para acordarse de lo
no presente”.® Precisamente porque el pasado ya no estd presente
y no es accesible como presencia en si misma, debe ser inscrito
como una marca que pueda repetirse de un tiempo a otro. Ahora
bien, si la filosofia de Platdn en adelante ha reconocido a la es-
critura como condicién de la mnemotécnica, la ha derivado sin
embargo de una presencia primordial que se da a si misma sin
mediacién. El pasado se entiende asi como lo que alguna vez fue
presente y después se vio reemplazado por su huella. Aun mis.

> Derrida, La diseminacion, op. cit., p.163.
¢ Idem.

Escritura, archi-escritura e historia / 59



La huella se concibe en relacién con una conciencia presente que
reactiva el pasado y que asegura que lo recordemos en el presente.
El argumento parece irrefutable. El contenido de la memoria es en
efecto el pasado, pero ;como podemos negar que e/ acto de me-
moria tiene lugar en presente? De hecho ;cémo podriamos hablar
de experiencia sin presuponer una forma de presencia? El pasado
ya no es. El futuro todavia no es. Asi, cada cosa que sucede o
acaece —cada cosa que es— debe haber sido o ser presente en su
presente. La presencia del presente es el principio de identidad del
que todas las modificaciones temporales se derivan. El pasado es
comprendido como lo que ha sido presente, el futuro como lo que
sera presente.

Pensemos por ejemplo en una lectura como la que lleva a cabo
Reinhart Koselleck en Futuro pasado. Para una semdntica de los
tiempos historicos: experiencia'y expectativa son categorias metahis-
téricas que crean y estructuran la historia, puesto que la diferencia
temporal (que Koselleck cree sélo propia de los seres humanos) se
expresa en una diferencia entre experiencia y expectativa. Deten-
gdmonos en la categoria de experiencia. La experiencia puede ser
definida como “un pasado presente” que Koselleck vincula a lo que
precisamente describe como espacio de experiencia. El cardcter “es-
pacial” del pasado da la pauta de que la experiencia estd reunida
formando una totalidad en la que estdn presentes a la vez muchos
estratos de tiempos anteriores.” Ahora bien, el problema es que
desde este supuesto “pasado presente”, en el que “estdn presentes
muchos estratos de tiempos anteriores”, lo que no se puede pen-
sar es justo el devenir, el suceder del tiempo. En otras palabras: el
problema es que la temporalidad es incompatible con la presencia
en si misma.

Reduzcamos el tiempo a una expresion minima, la del instante.
Para que un instante suceda a otro —condicidn de todo devenir— no

7 Reinhart Koselleck, Futuro pasado. Para una semdntica de los tiempos historicos,

p. 311.

60 / ZeniaYébenes Escardd



puede estar presente a si mismo y luego verse afectado por su
propia desaparicién. Un instante presente a si mismo e indivisible
nunca podria dar paso a otro instante desde que lo que es indi-
visible no puede ser alterado. La sucesién del tiempo requiere no
nada mds que cada instante pueda ser sobrepasado por otro ins-
tante, sino que esta alteracién esté presente desde el inicio. Cada
instante debe negarse y dividirse desde si mismo y sucederse en
su mismo acaecer. Si ¢/ instante no se negara a si mismo no habria
tiempo, sélo una presencia que permaneceria siempre la misma. Ello
no significa que haya que pensar el instante como una entidad
contradictoria capaz de contener su propio no-ser dentro de si
misma. La constitucién del tiempo implica que no puede haber
ninguna entidad (contradictoria o no contradictoria) que se con-
tenga a si misma dentro de si misma. La sucesién del tiempo
implica que nada nunca es en si mismo; que desde que es, todo estd
sujeto a la alteracién y a la destruccidén que estdn involucradas
en cesar de ser. Una entidad temporal no puede ser indivisible;
depende de la estructura de la huella (grama).®

Derrida define la huella o grama como una co-implicacién de
tiempo y de espacio que designa el devenir espacio del tiempo y
el devenir tiempo del espacio, ambos descritos por él como es-
paciamiento (espacement). La necesidad el espaciamiento puede
deducirse del problema filoséfico de la sucesion. La sucesién no
es la cronologia del tiempo lineal sino que sefala el retraso, el
diferir constitutivo de cualquier entidad (diferancia). A diferencia
del privilegio que Koselleck otorga a las categorias de experiencia
y expectativa como exclusivamente antropoldgicas, el espacia-
miento es la condicién de zodo lo que estd sujeto a la sucesién, sea
animado o inanimado, ideal o material. Hay que sefalar sin em-
bargo que Derrida no generaliza la estructura de la huella a partir

8 Véase la discusién del Libro IV de la Fisica de Aristoteles en Derrida, Mdrgenes
de la filosofia, ap. cit., pp. 63-102.

Escritura, archi-escritura e historia/ 61



de una aseveracién sobre la naturaleza de las cosas en cuanto tal.’
La huella no es una estipulacién ontoldgica sino una estructura
légica. Insistir en el estatuto légico de la huella no es oponerlo a
la ontologia, la epistemologia, la fenomenologia o la historia, sino
indicar que es la nocién que hace explicito lo que estd implicado
en los compromisos que cada uno de estos registros tiene con la
sucesion.

La distincién cldsica entre espacio y tiempo ha operado a partir
de la distincién entre simultaneidad y sucesién. La simultaneidad
permite que un punto coexista con otro, y por eso, a partir de ella,
pensamos el espacio como lo que permanece igual. Lo temporal,
sin embargo, es lo que no puede permanecer igual desde que lo
pensamos a partir de la sucesion, que implica que cada instante
cese de ser tan pronto como llega a ser. Y sin embargo, y por este
mismo motivo, el tiempo es imposible sin el espacio. No hay un
fluir del tiempo independiente de la espacializacién, desde que
s6lo lo espacializado (pensemos en el rio de Herdclito) puede fluir.
En efecto, todo lo que decimos del tiempo (que fluye, que pasa,
etc.) es ya una metdfora espacial. No se trata de que haya una falla
del lenguaje a la hora de pensar el tiempo sino de que lo que estd
en juego es justo la estructura de la huella. El tiempo en si es nada
més negatividad, no es nada, necesita un soporte especial para
poder “fluir”, “pasar”, etc. El concepto mismo de duracién presu-
pone que algo permanece a lo largo de un intervalo de tiempo y
s6lo lo que estd inscrito de manera espacial puede permanecer.
Y sin embargo no tnicamente la temporalizacién es imposible sin
la espacializacién sino que, a la inversa, la espacializacién es impo-
sible sin la temporalizacién. La simultaneidad del espacio es ella
misma una nocién temporal. Para que un punto sea simultdneo
a otro, tiene que haber una temporalizacién del espacio que rela-
cione de modo temporal a un punto con el otro punto como tal.

?Martin Higglund, “The Arche-materiality of time: Deconstruction, evolution
and speculative materialism”, pp. 265-277.

62 | ZeniaYébenes Escardo



Recapitulemos. Cada momento temporal depende de un so-
porte de inscripcién espacial. El soporte material y especial de
la huella es la condicién para la sintesis del tiempo desde que
permite que el pasado sea retenido para el futuro. Este soporte
material es, él mismo, temporal. Si no lo fuera, una huella no
podria persistir a través del tiempo y relacionar el pasado con el
futuro. De acuerdo con ello la persistencia de la huella no puede
ser la persistencia de algo exento de la negatividad del tiempo, es
decir, la persistencia de la huella radica en su apertura al futuro y,
con ello, a la amenaza de su borradura. La estructura de la huella
es diferancia, que significa a la vez diferenciacién y diferimiento,
espaciamiento en el tiempo y temporalizacién del espacio:

El verbo diferir [...] tiene dos sentidos que parecen muy distintos.
[...] En ese sentido, el difféerre latino no es la traduccién simple
del diapherein griego |[...] La distribucién del sentido en el griego
no comporta uno de los dos motivos del differre latino, a saber,
la accién de dejar para mds tarde, de tomar en cuenta el tiempo y
las fuerzas en una operacién que implica un cilculo econdmico,
un rodeo, una demora, un retraso, una reserva, una representa-
cién; conceptos todos que yo resumirfa aqui con una palabra
de la que nunca me he servido, pero que se podria inscribir en
esta cadena: la temporizacién. Diferir en este sentido, diferir es
temporizar, es recurrir, consciente o inconscientemente, a la me-
diacién temporal y temporizadora de un rodeo que suspende el
cumplimiento o la satisfaccién l...] Esta temporizacién es tam-
bién temporizacién y espaciamiento, hacerse tiempo del espacio
y hacerse espacio del tiempo [...]. El otro sentido de diferir es el

mds comtn y el mds identificable: no ser idéntico [...]."°

El diferir temporal indica que la sintesis del tiempo requiere
de una inscripcién espacial, ello indica un retraso, un diferir en el
orden temporal de lo que es consigo mismo, ya que todo lo que

' Derrida, Mdrgenes de la filosofia, op. cit., pp. 43-44.

Escritura, archi-escritura e historia / 63



es ha de ser inscrito para poder ser lo que es. En otras palabras:
lo que es, s6lo es, tras haber sido inscrito de una u otra manera; por
ello siempre es desde el futuro, desde la posterioridad a la inscripcion
que permite su emergencia. El pasado por lo tanto no puede con-
templarse ya como lo que fie presente en si mismo alguna vez sino
como lo que es a partir de un diferir, de un retraso constitutivo
con respecto a s{ mismo. La huella o grama, advierte Derrida:
“no se deja resumir en la simplicidad de un presente”.!" El diferir
espacial significa, por su parte, que la huella como inscripcién es-
pacial permite la persistencia para el futuro, pero la persistencia
es estar expuesto precisamente al devenir del tiempo, es decir, a la
borradura, la desaparicion, la caducidad. La huella difiere de si
misma, su persistencia es su otro: su caducidad. Para explorar
cémo esto podria ser significativo a la hora de pensar en la histo-
ria como escritura y en la historia como archi-escritura, es nece-
sario dar un rodeo.

STIEGLER: LA HISTORIA DE LA ESCRITURA
COMO HISTORIA DEL SUPLEMENTO

En La técnica y el tiempo Bernard Stiegler se propone, a partir
(entre otras lecturas) de cierta aproximacién a Derrida, llevar a
cabo una historia de la técnica en la que la escritura cobra una
relevancia que hay que subrayar. En efecto, a Stiegler le interesan
los objetos técnicos (la prétesis o la memoria terciaria husserliana)
que permiten preservar la experiencia epigenética e inaugurar la
epifilogénesis. La epifilogénesis serfa:

una acumulacién recapitulativa, dindmica y morfogenética de
la experiencia individual (epi), que designa la aparicién de una
nueva relacién entre el organismo y su medio, que también es
un nuevo estado de la materia: si el individuo es una materia

orgdnica y por tanto organizada, su relacién con el medio (con

" Derrida, De la gramatologia, op. cit., p. 86.

64 | ZeniaYébenes Escardo



la materia en general, orgdnica e inorgdnica) cuando se trata de
un quién, estd mediatizado por esta materia organizada aunque
inorgdnica que es el organon, la herramienta con su papel ins-
tructor (su papel de instrumento), el qué. Es en este sentido que
el quién inventa al qué tanto como aquél es inventado por éste.'?

Acreedora de los primeros trabajos de Derrida, la concepcién del
soporte técnico que desarrolla Stiegler se apoya en la investiga-
cién del fildsofo francés Gilbert Simondon y, sobre todo, en la del
paleoantropdlogo Leroi-Gourhan. Para Stiegler todo soporte téc-
nico es una exteriorizacion y una espacializacién de la experiencia,
un soporte de memoria. La epifilogénesis marca el paso de lo ge-
nético a lo no genético. La habilidad técnica, existente en todo el
reino animal, se emancipa en ella de la determinacién genética
del comportamiento. La capacidad de inscribir la experiencia en
soportes duraderos amplia con enormidad los confines de la ex-
periencia misma, haciéndolos dindmicos y evolutivos. Este paso
permite lo que él mismo denomina la invencién o fabricacién
de lo humano: “trataremos de pensar mds que el nacimiento del
hombre como ente que se refiere a su fin, su invencién, valga
decir su fabricacién [...] e intentaremos hacerlo fuera de todo
antropologismo”™.” Lo especificamente humano es constituido,
no a partir de una organizacién determinada de células, de una
conciencia trascendental o una voluntad libre, sino a partir de lo
no-humano. Es decir, a partir de un proceso de exteriorizaciéon
en objetos técnicos que van a permitir preservar el pasado para
el futuro. El origen de lo humano en lo no-humano (técnica o
prétesis de la vida) es aporético. No hay humano sin algo exterior
a él que son las herramientas, o las técnicas de inscripcién (entre
las que, como veremos, destaca la escritura): “La paradoja es tener
que hablar de una exteriorizacién incluso cuando no hay interior

"2Bernard Stiegler, La técnica y el tiempo. El pecado de Epimeteo, pp. 263-264.
3 Ibidem, p. 205.

Escritura, archi-escritura e historia / 65



que la preceda; éste se constituye en la exteriorizacién™' o, tal y
como el mismo Stiegler ha senalado con anterioridad, “el quién
inventa al qué tanto como aquél es inventado por éste”.” En este
sentido, podriamos decir, la andadura de Stiegler comienza y da
continuacién a la aseveracién de Derrida en su lectura de Fedro:
“El ‘exterior’ no comienza en la juntura de lo que en la actualidad
denominamos lo psiquico y lo fisico, sino en el punto en que la
mneme, en lugar de estar presente en si, en su vida, como mo-
vimiento de la verdad, se deja suplantar por el archivo, se deja
expulsar por un signo de re-memoracién y de con-memoracién”.'

Todo objeto técnico es, en efecto, memoria de la experien-
cia. Una memoria con caracteristicas especificas puesto que no
se transmite de manera genética y porque su ritmo de transcurso
y olvido sigue una dindmica muy distinta de la que caracteriza la
memoria neuronal. Exteriorizada bajo la forma de soportes, esta
memoria es objetiva o, lo que es lo mismo, podemos disponer de
ella, mostrarla y repetirla; abre un espacio publico de sentido y
modela una comunidad de usuarios-productores. El objeto téc-
nico es memoria: testimonia y permite el acceso al pasado y a la
historia en general, en la medida en que Gnicamente por medio
de la conservacién de rastros materiales podemos ser conscientes
del tiempo. Es decir, el objeto técnico, el qué que es fabricado e
inventado por el hombre, que a su vez es fabricado o inventado
por él, produce la historia. En De la gramatologia Derrida ad-
vierte, haciendo referencia al paleontropélogo Leroi-Gourhan, un
pasaje que Stiegler cita y al que es crucial volver para mostrar la
diferencia de ambos autores en torno a esta cuestion:

Leroui-Gourhan ya no describe la unidad del hombre y la
aventura humana mediante la simple posibilidad de la graffa
en general: mds bien como una etapa o una articulacién en la

Y [bidem, p. 213.
5 Ibidem, p. 264.

' Derrida, La diseminacidn, op. cit., p.163.

66 | ZeniaYébenes Escardd



historia de la vida —de lo que nosotros denominamos aqui la
diferencia— como historia del grama [de la huella]. En lugar de
recurrir a conceptos que habitualmente sirven para distinguir
al hombre de otros vivientes (instinto e inteligencia, ausencia o
presencia del habla, de la sociedad, de la economia, etcétera), se
recurre aqui a la nocién de programa. Es preciso entenderla, por
cierto, en el sentido de la cibernética, pero ésta s6lo es inteligible
a partir de una historia de las posibilidades de la huella como
unidad de un doble movimiento de pretensién y retencién. Este
movimiento desborda ampliamente las posibilidades de la “con-
ciencia intencional”. Esta es una emergencia que hace aparecer
el grama como tal (vale decir segiin una nueva estructura de no
presencia) y hace posible sin duda el surgimiento de sistemas de
escritura en un sentido estricto. Desde “la inscripcién genética”
y las “cortas cadenas” programdticas que regulan el comporta-
miento de la ameba o el anélido, hasta el pasaje mds alld de la
escritura alfabética [...] la posibilidad del grama estructura el
movimiento de su historia segiin niveles, tipos y ritmos, rigu-
rosamente originales. Pero no puede pensirselos sin el concepto
més general de grama. Este es irreductible e inaprensible. Po-
dria hablarse de una [...] exteriorizacién comenzada desde el
principio pero siempre mds amplia de la huella [...] desde los
programas elementales de los comportamientos denominados
“instintivos” hasta la constitucién de los ficheros electrénicos y

las mdquinas de leer [...]."”

Desde la perspectiva de Stiegler lo importante en la lectura

derridiana de Leroi-Gourhan es que la exteriorizacién de lo hu-

mano en herramientas y marcas gréficas es s6lo un estadio en la

“historia de la huella” en general. Derrida subraya la continuidad

de la estructura de la huella a partir justo de la nocién de un pro-

grama que irfa desde la inscripcién genética y, mds alld, hasta la

escritura alfabética. Para Stiegler, si “la physis como vida ya era

diferancia hay una indecisién, un paso que queda por pensar. La

' Derrida, De la gramatologia, op. cit., pp. 111-112.

Escritura, archi-escritura e historia / 67



cuestion es la especificidad de la temporalidad de la vida cuando
ésta es inscripcion en lo no-vivo, espaciamiento, temporalizacién,
diferenciacién y diferimiento por, de y en lo no-vivo, en lo muer-
to”."8 La indecision, el paso por pensar al que se refiere, tiene que
ver con que es incoherente que la huella constituya “la historia en
general” y, al mismo tiempo, un estadio especifico en esa historia
que él asocia con la invencién de lo humano y de la técnica como
epifilogénesis, que se caracteriza por un movimiento en el que
lo viviente se prolonga a si mismo a partir de lo no viviente. Es
decir, de la materia inorgdnica organizada en soporte tecnoldgico.
Es sélo a partir de esta discontinuidad que supone la invencién
de lo humano, que la huella articula la economia entre la vida y
la muerte, ya que es nada mds en ese momento cuando la evolu-
cién de un viviente particular (el humano) se vincula con la
evolucién de lo que no estd vivo, “la materia inorgdnica organi-
zada”, en forma de herramientas, escritura, etc. Espaciamiento,
temporalizacién, diferenciacion y diferimiento emergen en este
momento, porque suponen la prolongacién de la vida por, de y
en, lo no-vivo. Para Stiegler, pensar esta articulacién “es pensar
también el nacimiento de la relacién con el tiempo que llamamos

19 es decir, la historia.

existir”,

Ahora bien, el problema aqui es que la estructura de la huella
derridiana precisamente desdibuja distinciones como la oposicién
entre epigénesis y epifilogénesis que reproducen en otro nivel la
distincién cldsica naturaleza/cultura. La inscripcidén genética, por
ejemplo, articula ya la economia vida y muerte que Stiegler ve
como un estadio especifico que s6lo emerge con lo humano. El
ADN de una entidad biolégica se vincula con lo no-vivo de dos
maneras: incorpora a sus ancestros no-vivos y organiza su legado a
partir de una escritura entendida como forma de inscripcién. En

ella el c6digo genético preserva el legado de lo no viviente de una

18 Stiegler, La técnica y el tiempo. El pecado, op. cit., p. 211.
Y Ibidem, p. 211.

68 / ZeniaYébenes Escardo



manera semejante (aunque no idéntica) a la escritura alfabética.
Yendo mds lejos, no es evidente por qué la evolucién genética
es contemplada por Stiegler como simple economia de la vida,
cuando la muerte y la no supervivencia genética son parte del
criterio de seleccién. La genética podria ser una economia de la
vida y de la muerte, lo cual hace problemdtico subrayar la origi-
nalidad de la epifilogénesis. Si el propésito de Stiegler es desterrar
una visién humanista de la historia senalando que lo humano
Unicamente se inventa en relacién con lo no-humano, el resul-
tado paradéjico es que se restablece el privilegio de lo humano
que, desde la lectura de Stiegler, es lo wnico que se abre a la relacién
con lo no-vivo, el soporte técnico que permite la inscripcion del pa-
sado, y la relacion con el tiempo que produce la historia.

La dificultad del planteamiento de Stiegler radica en su lec-
tura de la estructura de la huella derrideana. Hay que recordar
que Derrida define la huella (grama) como una co-implicacién de
tiempo y de espacio que designa el devenir espacio del tiempo y
el devenir tiempo del espacio, ambos descritos por él como espa-
ciamiento, y que la necesidad el espaciamiento puede deducirse
del problema filoséfico de la sucesion. Para que la invencién de
lo humano emerja tiene que ser contingente; en otro caso habla-
riamos de una entidad necesaria que, en términos estrictos, no
se habria inventado nunca y habria estado, por asi decir, “desde
siempre”. Ahora bien, la contingencia implica tiempo. El tiempo
hace imposible una entidad necesaria puesto que la condicién
temporal de una entidad implica que ésta puede ser destruida. La
condicién minima del devenir temporal es, como hemos sefalado
ya, que un instante suceda a otro. Y todo lo que estd sujeto a la su-
cesion depende de la estructura de la huella como co-implicacién
del tiempo y el espacio. Stiegler reduce la condicién de posibi-
lidad de la experiencia y de lo que hay en general (condicién
implicita en su discurso desde que éste opera con la nocién de
sucesion), a un momento en el que la emergencia de la tecnologia
haria posible el espaciamiento, la temporalizacién, la diferencia-

Escritura, archi-escritura e historia / 69



cién y el diferimiento que producen la historia. Ahora bien, la
economia vida y muerte, que Stiegler interpreta como un estadio
que aparece con la invencién de lo humano que vive a partir de lo
no-vivo (los soportes técnicos), estd ya en la estructura de la huella
que dichos soportes han de presuponer en tanto que es su condicion de
posibilidad.

Para iluminar la cuestién es preciso recordar que Stiegler rea-
liza una distincién entre su trabajo y el de Derrida. A Derrida
en De la gramatologia le interesa la ldgica de la técnica de la es-
critura como suplemento: “Suplemento [...] abriga en si dos
significaciones cuya cohabitacidn es tan extrana como necesaria.
El suplemento se afade, es un excedente [...] Pero el suplemento
suple. No se anade mds que para reemplazar [...] en algtn lugar
algo no puede llenarse consigo mismo”.*” Como hemos visto con
anterioridad, la escritura tiene una capacidad para almacenar los
datos de la historia, para documentar y recordar lo que ha tenido
lugar. Al inscribir lo que sucede en una ocasién particular, me
proveo de un suplemento que puede retener detalles incluso si
yo los olvido. A través de ella incremento mis posibilidades de
recordar acontecimientos pasados, pero en el mismo gesto, sehalo
que escribo porque puedo olvidar. La escritura como suplemento
es algo que puedo anadir, pero lo afado, porque puedo olvidar.
Pues bien, mientras Derrida estd interesado en esta logica, en la
condicién de posibilidad de toda forma de inscripcién (archi-es-
critura) y en su estructura (espaciamiento), a Stiegler le interesa no
ya la ldgica sino la historia de este suplemento.

En el segundo volumen de La técnica y el tiempo'y en el capitulo
dedicado a la época ortografica, su propdsito es mostrar “la espe-
cificidad de la escritura lineal en la historia de la archi-escritura,
escritura orto-grafica que también es fono-légica, comprendida
siempre de entrada como tal en primer lugar y cuya especificidad
Derrida a menudo parece borrar, si no negar, en la historia de la

2 Derrida, De la gramarologia, op. cit., p. 185.

70 / ZeniaYébenes Escardé



huella”.*' Stiegler argumenta, a partir de Jean Bottero, que lo que
es distintivo de dicha escritura es su capacidad para romper con
el contexto de inscripcién de una manera que no es viable para
los signos pictograficos. Stiegler advierte la condicién general de
la archi-escritura en toda escritura. El espaciamiento del tiempo
y la temporalizacién del espacio, hacen que toda escritura (o todo
lo que hay) no pueda replegarse sobre si misma en un contexto
cerrado que harfa imposible la relacién del pasado con el futuro:
“En toda escritura siempre habrd habido, en efecto, separacién
del contexto”. Sin embargo, anade “sélo con la orto-grafia se lleva a
cabo la efectividad de la separacion del contexto” **

Stiegler encuentra problemdtico que en el exergo de De gra-
matologia Derrida argumente que “la fonetizacién de la escritura
[es el] origen historico y [la] posibilidad estructural tanto de la filo-
soffa como de la ciencia, [la] condicién de la episteme™ y en un
capitulo del mismo libro (“De la gramatologia como ciencia posi-
tiva’), que “Esta fonetizacién tiene una historia, ninguna escritura
estd absolutamente exenta de ella, y el enigma de esta evolucién no
se deja dominar por el concepto de historia. Este aparece, se sabe,
en un momento determinado de la fonetizacién de la escritura y
la presupone de una manera esencial”.?* Stiegler advierte en esta
aseveracién de Derrida que al centrarse en lo que se presupone de
manera esencial (/z ldgica), lo que se descuida es justo la historia:

La gramatologfa elabora una légica del suplemento [...] Ate-
nuando la mayorfa de las veces la especificidad de la escritura
fonoldgica, sugiriendo que la mayorfa de las veces casi todo lo
que ahf se desarrolla estaba ya ah{ antes y sin hacer de esta espe-
cificidad, por lo tanto, una cuestién central (y jacaso en cierto
modo no viene toda la gramatologia a relegar necesariamente

semejante cuestién?), ;no debilitamos de antemano el proyecto

' Bernard Stiegler, La técnica y el tiempo. La desorientacion, p. 48.
2 [bidem, p. 87.

% Derrida, De la gramatologia, op. cit., p. 8.

* Stiegler, La técnica y el tiempo. La desorientacion, op. cit., p. 50.

Escritura, archi-escritura e historia/ 71



gramatolégico? ;No hacemos posible la objecién de que, a fin de

cuentas, el suplemento no habrd sido nada efectivamente?”

Hay que comprender este movimiento en el desarrollo del pro-
yecto del mismo Stiegler. La deconstruccién de la escritura y el
habla es crucial porque muestra cémo el suplemento técnico
(la escritura) estd ya en el corazén del lenguaje. Deconstruye
por lo tanto la oposicién entre la exterioridad “accidental” del
suplemento técnico y el lenguaje como necesidad o esencia. Sin
embargo, para Stiegler esto es solamente un primer paso. Se trata
de ir més alld de lo que contempla como una /ldgica del suple-
mento (el movimiento deconstructivo que localiza la contingencia
dentro de la esencia o la co-implicacién de la espacializacién del
tiempo y la temporalizacién del espacio en todo lo que hay) para
pensar la historia del suplemento. El problema, como he sefialado
ya, es que la historia de la que habla Stiegler presupone asimismo
la nocién de sucesién y por lo tanto la estructura de la huella, que
es lo que €l, en ultima instancia, pretende historizar.
Detengdmonos antes de reflexionar sobre las implicaciones
que ello puede tener para la historia y su relacién con la escri-
tura. La estructura de la huella es diferancia, que significa a la
vez diferenciacion y diferimiento, espaciamiento en el tiempo y
temporalizacion del espacio. Stiegler no puede responder a la si-
guiente pregunta: ;Cémo es posible el conocimiento histérico y
tedrico de la téenica si la téenica es lo que hace posible la teoria
y la historia? Podemos, por supuesto, llevar a cabo la genealogia
de un concepto, pero en este caso lo que Stiegler estd intentando
hacer no es la genealogia de un concepto sino la genealogia de lo
que harfa posible la conceptualizacién. Es mds, si la técnica como
epifilogénesis (0 memoria terciaria) es la condicién de la transmi-
sién del pasado, una genealogia de la técnica serfa una genealogia
de la genealogfa. Derrida, sin embargo, advierte repetidas veces

5 Tbidem, p. 51.

72 | ZeniaYébenes Escardé



que no se puede tratar a la estructura de la huella como un objeto
histérico o “genealogizable”, porque la estructura de la huella es
la condicién de toda historicidad. La diferancia no es “ni una pa-
2

labra ni un concepto”,?® es la “posibilidad de la conceptualidad,
del proceso y del sistema conceptuales en general”” que requiere
todo registro en el que se halle implicada la nocién de sucesion. La
diferancia, hablando con propiedad, “no es, no existe, no es un ser
presente (o) cualquiera que este sea”.?® Pero no lo es, no porque
sea algo inefable que trasciende el tiempo y el espacio, sino porque
indica la co-implicacién espacio y tiempo que impide que cual-
quier entidad pueda ser presente a si misma. Derrida desdibuja la
diferencia entre las escrituras porque le interesa su /dgica, es decir,
la archi-escritura: “lo que estructura la marca de la escritura misma,
cualquiera que sea ademds el tipo de escritura (pictogréfica, jero-
glifica, ideografica, fonética, alfabética) para servirse de esas viejas
categorias”.”” Lo que Stiegler quiere pensar como la organizacién
de la materia inorgdnica (la prdtesis, el soporte técnico, la escritura
orto-gréfica), no produce la historia per se porque no inaugura,
sino que ya presupone un espaciamiento (una espacializacién del
tiempo y una temporalizacién del espacio). Detengdmonos para
ver las consecuencias de todo esto que acabamos de senalar.

DE LA ESCRITURA A LA ARCHI-ESCRITURA:
HACIA UN NUEVO CONCEPTO DE HISTORIA

En la Introduccién de De la gramatologia, Philippe Sollers nos
proporciona un indicio valioso:

La palabra historia, entonces tendria en adelante dos sentidos:
uno reducirfa més la historia [....] ;No olvidamos constantemente

* Derrida, De la gramatologia, op. cit., p. 41.
7 [bidem, p. 46.

2 bidem, p. 42.

» Ibidem, p. 356.

Escritura, archi-escritura e historia / 73



que vivimos en un modo de produccién transitorio (el modo de
produccién capitalista) que impone su concepcién de la historia
a partir de un tiempo a su servicio? [...] Su razén de ser [de esta

historia reducida] serfa este desconocimiento de la escritura.?

¢Cudl serfa entonces el otro sentido de historia? La historia es una
escritura, es decir, una forma de inscripcién, un pro-grama que
articula el juego de expansién de la huella en la espacializacién del
tiempo y en la temporalizacién del espacio. En este sentido, no
es sino el movimiento de temporalizacién que articula la condi-
cién general de toda escritura. El concepto derridiano de historia
no es por tanto, como quiere Koselleck, tinicamente humano. El
concepto metafisico de historia, lo que Sollers llama “la historia
reducida”, es una escritura que se ha impuesto mediante la disi-
mulacién de su cardcter de ser s6lo una de las formas de inscripcion
que registran el pasado para el futuro, y cuya condicién general
es la archi-escritura. Tal y como advierte Michel Foucault en su
reflexién sobre la Segunda intempestiva de Nietzsche, el concepto
metafisico de historia es una “forma de historia que tendria por
funcién recoger, en una totalidad bien cerrada sobre si misma, la
diversidad a fin [sic] reducida del tiempo”.?' Los supuestos de esta
historia metafisica, por ejemplo el privilegio del ahora-presente
como conciencia fundadora del sentido histérico, o la tempo-
ralidad lineal pasado/presente/futuro, se deconstruyen ya que la
temporalidad es discontinua, es diferancia, espacializacién del
tiempo y temporalizacién del espacio. Esto implica que hay diver-
sas escrituras y formas de inscripcién que registran el pasado para
el futuro y que no tienen que ser lingiiisticas por necesidad: “no
hay una sola historia, una historia general, sino historias diferen-
tes en su tipo, en su ritmo, en su modo de inscripcién, historias

desfasadas, diferenciadas, etc”.>

3 Philippe Sollers, “Introduccién. Un paso sobre la luna”, p. xv.
3! Michel Foucault, “Nietzsche, la genealogfa, la historia”, p. 18.
32 Derrida, Positions, op. cit., p. 79.

74 | ZeniaYébenes Escardé



La segunda conclusién que podemos extraer es la deconstruc-
cién del sujeto-conciencia como lo que hace y da sentido a la
historia. El sujeto-conciencia, como todo lo que hay, estd sujeto
a la estructura de la huella, a la espacializacién del tiempo y a la
temporalizacién del espacio. Atin mds, la estructura de la huella
precede y excede cualquier delimitacién de lo “humano” porque
lo temporaliza. La forma de escritura que ha privilegiado como
forma de inscripcién y registro del pasado para un futuro, es una
mds entre las que se han incluido “la inscripcién genética” y “las
cortas cadenas programdticas” hasta el “homo sapiens” y la escritura
alfabética.® Es evidente entonces que la historia de la metafisica,
de la que depende el concepto metafisico de historia, “Pertenece
a un conjunto al que sin duda ya no conviene el nombre de his-
toria”.** Este conjunto, que hemos considerado aqui como el
movimiento de temporalizacién que articula la condicién general
de toda escritura, es decir, la archi-escritura, es el que proponemos
llamar en una segunda acepcidn, siguiendo el indicio de Sollers y
en un tenor sdélo estratégico que nos permita lidiar con la cuestién,
archi-bistoria. La archi-historia como movimiento de espacia-
miento del tiempo y de temporalizacién del espacio que articula
distintas formas de inscribir el pasado para el futuro, que por lo
tanto articula distintas escrituras y obliga a pensar la huella “antes
de la oposicién naturaleza y cultura, animalidad y humanidad™
desde que ésta designa “la apertura de la primera exterioridad en
general, el vinculo enigmadtico de un viviente con su otro y de un
adentro con un afuera: el espaciamiento”.

;Cudl es la relacién de la archi-historia con la forma particular
de inscripcién y registro del pasado para el futuro que hasta hoy
conocemos disciplinarmente como historia? No hay que compren-
derla como la relacién que existirfa entre un plano empirico y uno

3 Derrida, De la gramatologia, op. cit., p. 111.
34 [hidem, p. 310.

3 Ibidem, p. 91.

3¢ Tbidem, p. 92

Escritura, archi-escritura e historia / 75



trascendental porque hablamos de la espacializacién del tiempo
y de la temporalizacién del espacio y hay que recordar que, para
Derrida, el tiempo y el espacio no son formas trascendentales de
la intuicién humana (ala Kant) que se dan de la misma forma con
independencia de sus condiciones empiricas. En efecto, el espacia-
miento del tiempo y la temporalizacién del espacio deconstruyen
justo la distincién entre lo trascendental y lo empirico.

La huella es por necesidad espacial desde que la espacialidad
se caracteriza por su capacidad para persistir a pesar de la sucesion
temporal, y si el tiempo debe ser espacialmente inscrito, la expe-
riencia del tiempo depende de los soportes materiales y técnicos que
permiten inscribirlo. Lo trascendental no es sin lo empirico ni lo
empirico sin lo trascendental. Es por ello que Derrida advierte
que la inscripcién no cae en un espacio constituido con anterio-
ridad, sino que produce, en cada caso, la espacialidad del espacio.
La produccién, en cada caso, agudiza un sentido histérico que
“escapard a la metafisica [...] si no se posa sobre ningtn abso-
luto [...] [y que] reintroduce en el devenir todo lo que se habia
creido inmortal en el hombre”.”” Michel de Certeau, por citar un
ejemplo, en “La operacién historiogrifica” se centra en como la
historia como disciplina moderna descansa en ciertas técnicas que
inscriben de una o de otra manera. El historiador es aquel que
domina cierto niimero de técnicas desde el fechado de las fuentes,
su clasificacién, hasta su redistribucién. Es tributario del grado
de técnica utilizado para analizar. La revolucién informdtica mo-
difica de modo sustancial en este punto los procedimientos y
multiplica las potencialidades de andlisis. Pero lo interesante es
que estas técnicas de inscribir la temporalidad en soportes mate-
riales distintos (archivo documental, archivo digital, fichas, etc.)
espacializan y producen espacios disciplinares inéditos, alteran, asi-
mismo, el concepto de historia.*®

% Foucault, “Nietzsche”, ap. cit., pp. 18-19.
3 Michel de Certeau, “La operacién historiogrifica’, pp. 67-118.

76 | ZeniaYébenes Escardd



Derrida puede pensar la experiencia del espacio y del tiempo
sin reducir el espaciamiento a cierta época histérica o tecnolédgica
(como parece hacerlo Stiegler en su interés por el suplemento téc-
nico y por la escritura ortografica). En efecto, lo que hace que
haya distintas formas de escritura y de registro del pasado para el
futuro, tiene que ver con la inscripcién. La condicién general de
toda inscripcion es el espaciamiento del tiempo y la temporaliza-
cién del espacio que provoca que las inscripciones que trazan el
tiempo puedan ser susceptibles de todo tipo de transformaciones,
manipulaciones y borraduras. Ahora bien, esta condicién general
en tanto que es ella misma articulacién de temporalidad, es irre-
basable. Si el espaciamiento del tiempo y la temporalizacién del
espacio fueran el efecto de unas condiciones histdricas concretas, y
no ellas mismas condicién de la historicidad, el devenir serfa con-
templado como lo que acaece después o antes de algo (previo a la
historicidad y posterior a la historicidad). Ademds de lo problem4-
tico de pensar un antes y un después del tiempo, la nocién misma
de antes y después implica ya a la sucesidn y la sucesién implica a la
huella y por ende al tiempo. La huella impide que haya un origen
y un final de la historicidad —y de la técnica, podriamos afadir—,
en tanto toda huella necesita, para serlo, inscribirse de una u otra
manera. La historia no puede concebirse como historia del sen-
tido produciéndose, desarrollindose, cumpliéndose, puesto que
todo lo determinado histéricamente, es decir, temporalmente, es
discontinuidad, diferancia, temporalizacién y espaciamiento. Este
nuevo concepto de historia que aqui sélo por estrategia hemos
llamado archi-historia nos destrona y sittia con todo lo que hay.
Nos obliga a re-pensar nuestras escrituras o formas de inscribir
el pasado para el futuro, junto con otras escrituras o formas de
inscripcion. Nos fuerza a cuestionar la problematizacién de la his-
toria como una ciencia del espiritu que se opondria, de manera
clara y distinta, a una ciencia de la naturaleza. La historia es en-
tonces la reapertura hacia lo que nos desborda. Lo que nos indica
—recordando a Sollers— que el tiempo 7o estd a nuestro servicio.l8

Escritura, archi-escritura e historia / 77



BiBLIOGRAFIA

Certeau, Michel de. “La operacién historiografica”, en La escritura de la his-
toria, tr. Jorge Lopez Moctezuma, México, Universidad Iberoamericana,
1993, pp. 67-118.

Derrida, Jacques. De la gramatologia, tr. Oscar del Barco y Conrado Ceretti,
Meéxico, Siglo xx1 Editores, 2005.

. La diseminacién, tr. José Martin Arancibia, Madrid, Editorial
Fundamentos, 1997.

. Mdrgenes de la filosofia, tr. Carmen Gonzdlez Marin, México, Si-
glo xx1 Editores, 2008.

. Positions, Paris, Minuit, 1972.

Foucault, Michel. “Nietzsche, la genealogia, la historia”, en Microfisica del
poder, tr. ]. Varelay E Alvarez-Urfa, Madrid, La Piqueta, pp. 7-29.

Higglund, Martin. “The Arche-materiality of time: Deconstruction, evo-
lution and speculative materialism”, en Jane Elliott y Derek Attridge
(eds.), Theory after Theory, Nueva York, Routledge, 2011, pp. 265-277.

Koselleck, Reinhart. Futuro pasado. Para una semdntica de los tiempos histdri-
cos, tr. Norberto Smilg, Barcelona, Paidés, 1993.

Sollers, Philippe. “Introduccién: Un paso sobre la luna”, en Jacques Derri-
da, De la gramatologia, tr. Oscar del Barco y Conrado Ceretti, México,
Siglo xx1 Editores, 2005, pp. vii-xix.

Stiegler, Bernard. La técnica y el tiempo. El pecado de Epimeteo, vol. 1, tr.
Beatriz Morales Bastos, Guipuzkoa, Hiru, 2002.

. La técnica y el tiempo. La desorientacion, vol. 2, tr. Beatriz Morales
Bastos, Guipuzkoa, Hiru, 2002.

78 | ZeniaYébenes Escardd



