
Vínculos espirituales e históricos. 
Del oratorio de San Miguel el Grande 
al santuario de Atotonilco*
Spiritual and Historical Bonds. From the Oratory 
of San Miguel el Grande to the Sanctuary of Atotonilco

		E  randi Rubio Huertas

		  Escuela Nacional de Conservación, Restauración 
		  y Museografía-inah

		  México

Abstract

The aim of this research is to approach, from a historical point of view, 
the life of two members of the Oratory of San Felipe Neri –established in 
1712– in San Miguel el Grande, by the analysis of their biographies, writ-
ten as hagiographic narratives. This, in order to emphasize the founder’s 
influence –Juan Antonio Pérez de Espinosa– over Father Luis Felipe Neri de 
Alfaro, whose most important work was the Sanctuary of Jesus of Nazareth 
in Atotonilco and it had a remarkable historical, spiritual and social im-
pact. Atotonilco is located in the state of Guanajuato in Mexico, and shares 
with San Miguel de Allende the title of Cultural Heritage of Humanity 
granted by unesco. 
	 Keywords: Luis Felipe Neri de Alfaro, Juan Antonio Pérez de Espinosa, 
Atotonilco, Oratory, hagiography.

Resumen
El objetivo de esta investigación es abordar, desde el punto de vista histó-
rico, la vida de dos integrantes del oratorio de San Felipe Neri –estableci-
do en 1712– en San Miguel el Grande, a partir de sus biografías escritas 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 26, núm. 51, julio-diciembre 2018, pp. 149-180

* Agradezco la invitación del Doctor Rafael Castañeda García a colaborar en este 
dossier. Asimismo, el apoyo de Luisa Huertas y Karla Herrera.



150 / Erandi Rubio Huertas

a manera de relato hagiográfico. Esto, con el objetivo de señalar la in-
fluencia que el fundador del oratorio, Juan Antonio Pérez de Espinosa, 
tuvo sobre el padre Luis Felipe Neri de Alfaro, lo que trascendió en su 
obra de mayor relevancia e impacto histórico, espiritual y social: el san-
tuario de Jesús Nazareno de Atotonilco, en el actual estado de Guanajua-
to, que comparte, junto con San Miguel de Allende, el reconocimiento 
como Patrimonio Cultural de la Humanidad otorgado por la unesco.
	 Palabras clave: Luis Felipe Neri de Alfaro, Juan Antonio Pérez de 
Espinosa, oratorio, Atotonilco, hagiografía.

Artículo recibido: 16-10-2017
Artículo aceptado: 22-2-2018

El propósito del siguiente trabajo es señalar la influencia de la 
espiritualidad del oratorio de San Felipe Neri de San Miguel 

el Grande y, en particular, el ejemplo de su fundador, el padre Juan 
Antonio Pérez de Espinosa (1676-1747), en el origen y vocación 
de la mayor empresa material y espiritual del oratoriano Luis Felipe 
Neri de Alfaro (1709-1776): el templo de Jesús Nazareno y la casa 
de Ejercicios, ambos erigidos en la antigua labor de Atotonilco.
	 Para lograr este objetivo nos hemos basado en dos fuentes 
principalmente. La primera es un panegírico cuyo autor es Isidro 
Félix de Espinosa, religioso franciscano y hermano “uterino” del 
fundador del Oratorio sanmiguelense. La otra es un sermón fúne-
bre escrito por el padre Juan Benito Díaz de Gamarra y Dávalos, 
también miembro de dicho oratorio, y que pronunció con mo-
tivo de las exequias realizadas tras la muerte de Luis Felipe Neri de 
Alfaro. Ambos escritos, estructurados a manera de relato hagio-
gráfico, señalan una serie de aspectos religiosos y culturales, que 
conectan de manera pragmática y espiritual a Pérez de Espinosa 
con la obra de Alfaro en la cotidianidad del actual estado de Gua-
najuato, que perdura y continúa activa hasta el día de hoy.1

1 En mi tesis de maestría en Estudios de Arte, titulada “Imágenes de la pasión en 
el templo de Jesús Nazareno, Atotonilco, Guanajuato”, Universidad Iberoame-



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 151 

	 En principio, trazaremos un bosquejo histórico biográfico de 
los dos religiosos oratorianos, para que, al final de este escrito, 
podamos establecer similitudes e influencias. 

La hagiografía como fuente para la historia

“Historia de las vidas de los santos”2 es la definición de “hagio-
grafía” del diccionario de la Real Academia Española. Las fuentes 
primarias estudiadas en este trabajo son biografías escritas bajo 
un esquema hagiográfico, es decir, que siguen el modelo de este 
género literario, cristiano, que nació en el siglo iv para narrar el 
periplo de determinados hombres y mujeres cuyas vidas virtuosas 
merecieron ser contadas de manera que sirvieran de exempla, para 
deleitar e instruir a la feligresía.3

	 El historiador francés Michel de Certeau, uno de los primeros 
estudiosos de este género, explica así la hagiografía:

Nacida con los calendarios litúrgicos y con la conmemoración 
de los mártires en los lugares de sus sepulcros, la hagiografía se 
interesa menos, durante los primeros siglos (de 150 a 350 más o 
menos), por la existencia que por la muerte del testigo. Una se-
gunda etapa comienza con las Vidas: las de los ascetas del desierto 
[…] y por otra parte, las de “confesores” y obispos […] Sigue un 
gran desarrollo de hagiografía en el que fundadores de Órdenes 

ricana, 2011 (directora Dra. Paula Mues Orts), incluí un capítulo sobre el padre 
Alfaro, en donde menciono la ausencia de crítica de las fuentes hagiográficas en 
los estudios históricos actuales, que narran la vida de dicho personaje. 
2 Página de la Real Academia Española consultada el 9 de marzo de 2014. 
<http://lema.rae.es/drae/?val=hagiograf%C3%ADa>.
3 Ramón Mujica Pinilla, Rosa Limensis. Mística, política e iconografía en torno a 
la patrona de América, p. 55. A principios de la década de 1980, investigadores 
franceses y estadounidenses comenzaron a estudiar cómo funcionaba la literatura 
hagiográfica y la información que de ella se desprendía; en México, uno de los 
pioneros en utilizar estas fuentes es el historiador Antonio Rubial. 



152 / Erandi Rubio Huertas

y los místicos ocupan un lugar cada vez más importante. Ya no es 
la muerte, sino la vida, lo que edifica.4

	 Más cercana a la novela que a la historia, por su estructura 
literaria, la hagiografía describe la vida de personas de carne y 
hueso que vivieron en un tiempo y espacio particulares. Como 
plantea Antonio Rubial, tras un largo desarrollo, el género ha-
giográfico estableció en el siglo xvii un esquema narrativo básico 
que determinó la estructura de la hagiografía escrita en América, 
especialmente en la Nueva España. 
	 En primer lugar se expone la niñez y la adolescencia del perso-
naje en cuestión; asimismo, se detallan virtudes, mortificaciones 
tempranas, devociones, éxtasis y visiones. La madre ocupa un 
lugar especial en esta etapa, ya que suele fomentar este tipo de 
prácticas vinculadas a la santidad. En la edad adulta sobresalen 
tres aspectos, “que eran los que se solicitaban en los procesos de 
canonización: pureza doctrinal, intercesión milagrosa y virtudes 
heroicas”.5 Por último, otra materia de gran importancia en la 
hagiografía es el relato de lo que sucedía en torno a la última en-
fermedad, muerte y exequias fúnebres de los venerables, así como 
lo que ocurría alrededor del cadáver.6	
	 La literatura hagiográfica tuvo un amplio desarrollo en la 
Nueva España, prueba de ello son los numerosos repositorios 
que resguardan acervos históricos en nuestro país. Como explica 
Rubial:

Los textos hagiográficos, escritos tanto por criollos como por 
peninsulares, utilizaron los modelos literarios que se desarrolla-

4 Michel de Certeau, La escritura de la historia, p. 258. Las cursivas son mías. 
Como lo señala Antonio Rubial en su libro La santidad controvertida, De Cer-
teau fue el primero en considerar a la hagiografía como una “rama de la escritura 
de la historia”.
5 Antonio Rubial García, La santidad controvertida. Hagiografía y conciencia crio-
lla alrededor de los venerables no canonizados de Nueva España, p. 39.
6 Ibidem, p. 41.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 153 

ron en Occidente desde la Edad Media […] Como en el viejo 
continente, la hagiografía novohispana también se estructuró a 
partir de la retórica e hizo uso de los múltiples recursos del gé-
nero demostrativo: la alabanza de las virtudes, el vituperio de los 
vicios, la amplificación, el exemplum, las pruebas, la cita de au-
toridades, la digresión, etcétera. Sin embargo, en la mayoría de 
los casos, el modelo retórico se llenó con materiales originales y 
se enfocó desde perspectivas que, nacidas en un medio con in-
tereses distintos de los europeos, tomaron rasgos novedosos.7

	 Lo anterior nos inscribe en el terreno de las fuentes a tratar 
para acceder al mundo en el que vivieron Juan Antonio Pérez de 
Espinosa y Luis Felipe Neri de Alfaro, ya que constituyen testimo-
nios de intención edificante, escritos por personas muy cercanas 
a ellos, relacionados por lazos sanguíneos, para el primero, y por 
vínculos religiosos, para el segundo. Dichos testimonios se mue-
ven en un terreno literario en el que conviven tanto la novela, 
la leyenda y el milagro, como el hecho, el tiempo y el espacio 
históricos. 

Oratorio de San Felipe Neri, una congregación secular

Antes de trazar el bosquejo biográfico del fundador del oratorio 
de San Miguel el Grande, conviene definir los principios y propó-
sitos de este tipo de congregaciones. 
	 La fundación de institutos o uniones de clérigos seculares 
surge posteriormente al Concilio de Trento (1545-1563), como 
una forma de renovación dentro de la Iglesia católica. San Fe-
lipe Neri (1515-1595), oriundo de Castelfranco de Sopra, Italia y 
contemporáneo de san Ignacio de Loyola (1491-1556), se formó 
en filosofía y teología. Una vez ordenado sacerdote creó la congre-

7 Ibidem, pp. 73-74.



154 / Erandi Rubio Huertas

gación del Oratorio, una forma de vida comunitaria que buscaba 
reformar y perfeccionar la vida sacerdotal, pero sin la intermedia-
ción de los rigores de los votos obligatorios –obediencia, pobreza 
y castidad– practicados por todas las órdenes religiosas. Asi-
mismo, cada oratorio era independiente uno del otro; no recibía 
visitas de obispos ni de ningún otro prelado y, si en determinado 
momento algún miembro deseaba separarse de la congregación, 
podía hacerlo

Haviendose fundado por inspiracion divina nuestra Congrega-
cion por N. S. P. S. Felipe Neri, con sola union y lazo de caridad, 
y no precisada á vínculo alguno de votos, juramentos ni prome-
sas […] se ha decretado, que si en algun tiempo algunos de los 
nuestros juzgaren conveniente apartarse de este estado, y ligar los 
Padres y Hermanos con algunos votos, juramentos ó promesas 
[…] les sea á estos totalmente libre entrarse en la Religion que 
quisieren […]
	 […] para que se evite la confusion […] y porque los que son 
de la Congregacion se unan entre sí con mas estrecho lazo de 
amor […] se ha establecido, que la Congregacion no reciba lugar 
alguno en otra parte, ni se haga cargo de governar otra Congre-
gacion.8

	 Las tareas cotidianas de los miembros del Oratorio consistían 
en “la instrucción, la dirección espiritual, el ministerio evangeli-
zador, las confesiones, la predicación y el apostolado litúrgico”.9 
El cultivo de la perfección cristiana –mediante el ejercicio de la 
caridad, la convivencia común, la misericordia, la disciplina y la 
humildad– no era la única misión de los oratorianos, sino ex-
tenderla a la feligresía, alentándola a participar de la oración y 

8 Constituciones de la Congregacion del Oratorio de Roma, fundada por el Glorioso 
Patriarca San Felipe Neri, pp. 24-27.
9 Oratorios de San Felipe Neri en México y un testimonio vivo, la fundación del 
Oratorio de San Felipe en la villa de Orizaba, p. 21.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 155 

los sacramentos de la penitencia y la eucaristía. Además, como 
apunta el historiador Efraín Castro Morales en el Primer Encuen-
tro Nacional de Historia Oratoriana: “También fue característico 
de la fundación […] mejorar la preparación y cultura de sus 
miembros por el uso de bibliotecas y frecuentes discusiones sobre 
asuntos teológicos, ascéticos y místicos”.10 
	 En la Nueva España, estas congregaciones se establecieron du-
rante la segunda mitad del siglo xvii, primero como concordias 
o institutos de clérigos seculares y, una vez recibida la aprobación 
real y la bula papal, se constituían en oratorios autónomos que 
debían observar los principios contenidos en las Constituciones 
de san Felipe Neri. 

Juan Antonio Pérez de Espinosa, fundador 
y reformador de oratorios

Nació en Querétaro en 1676 y fue el mayor de seis hermanos. 
Estudió en el colegio jesuita de su ciudad natal y, más tarde, en 
la Real y Pontificia Universidad de la ciudad de México. Allí re-
sidió con los padres del oratorio, hecho que seguramente marcó 
su preferencia por esta congregación. Ordenado presbítero por el 
obispo de Michoacán, García Felipe de Legazpi Velasco, en 1700, 
con el patrocinio del rico prelado queretano Juan Antonio Caba-
llero y Ocio, quien también se hizo cargo de su manutención, el 
padre Pérez de Espinosa se unió a los misioneros franciscanos para 
predicar primero en Querétaro y más tarde en Valladolid, como lo 
resume el historiador inglés David Brading:

Muy influido por fray Antonio Margil y el colegio de Santa Cruz, 
Espinosa se unió a los franciscanos en sus prédicas por las calles 
y los obrajes de Querétaro, y más adelante acompañaría a Margil 

10 Efraín Castro Morales, “La Casa del Oratorio de San Felipe Neri de la Ciudad 
de México”, p. 47.



156 / Erandi Rubio Huertas

en su misión a Valladolid y Pátzcuaro. Empero, si bien ingresó en 
la Tercera Orden de los franciscanos, se sintió más atraído por el 
Oratorio, y por ello entró en la Congregación de Nuestra Señora 
de Guadalupe, asociación de sacerdotes seculares que poseía su 
propia iglesia, edificada con fondos ofrecidos por Caballero.11

	 En la congregación de Nuestra Señora de Guadalupe de Que-
rétaro, Pérez de Espinosa llegó a ocupar el cargo de prefecto, y su 
aspiración era transformarla en el núcleo de un oratorio, objetivo 
que no logró llevar a cabo. Después intentó fundar otro oratorio 
en San Juan del Río, pero la falta de recursos económicos para 
construir un templo y un colegio impidieron cumplir su empeño 
y regresó a Querétaro.12 Su hermano Isidro explicó:

No por eso se apagó la llama que siempre ardió en su pecho de 
buscar nido para formar su Oratorio, porque vivía persuadido 
con el ejemplar de muchas sacratísimas religiones que habían te-
nido su principio en la pequeñez, el que un Oratorio formado 
de carrizos, soplando el favonio de la divina Providencia, podía 
después ser alcázar sagrado y habitación de muchos eclesiásticos 
Apostólicos.13

Luego, nos dice que a principios de 1712, recibió una carta de 
parte del “Sr. Beneficiario de la Villa de San Miguel el Grande […] 
para predicar varios sermones y entre ellos los de la Cuaresma”:14 

al tiempo que recibió [Juan Antonio] la carta de los sermones, 
le dio su hermano el P. Francisco plena noticia de la larga confe-

11 David A. Brading, Una iglesia asediada: el obispado de Michoacán, 1749-1810, 
p. 54.
12 Isidro Pérez de Espinosa, Biografía del M. R. P. Dr. D. Juan Antonio Pérez de 
Espinosa, Fundador de la congregación del Oratorio de Ntro. Sto. P. Felipe Neri en 
la Villa de San Miguel el Grande, hoy ciudad de San Miguel de Allende Edo. de 
Guanajuato, p. 29. El libro se imprimió por primera vez en 1942. El manuscrito 
original se encuentra en el Fondo Reservado de la Biblioteca Nacional, unam.
13 Ibidem, p. 30.
14 Ibidem, p. 36.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 157 

rencia que había tenido con un vecino honrado de aquella Villa 
sobre la proposición que se ofrecía a los deseos del P. Juan An-
tonio en la nueva iglesia que se estaba fabricando en el culto 
[del Ecce Homo] Con esta remota esperanza pasó el Padre a San 
Miguel […] Hospedóse en casa de un vecino pobre y allí recién 
llegado lo visitaron varios Caballeros noticiosos de sus buenos 
intentos y le propusieron lo mucho que gustaría a todo lo florido 
de la Villa, el que se alentase con otros compañeros para congre-
garse en aquella nueva iglesia, facilitando los consentimientos 
necesarios, y haciéndose cargo de perfeccionar la fábrica y dar 
sitio para vivienda de los que se juntara.15

	 Con licencia del obispo de Michoacán –Ignacio Trujillo y 
Guerrero, quien además dispuso que los padres enseñaran gratui-
tamente las primeras letras y doctrina cristiana a todos los niños, 
indígenas, criollos o españoles–16 el padre Pérez de Espinosa se 
estableció en San Miguel el Grande junto con dos jóvenes sacer-
dotes. Levantaron unos cuartos de adobe al lado del templo para 
morar en ellos y trabajaban en la huerta para sostenerse. Sus acti-
vidades cotidianas eran confesar, visitar enfermos, predicar, dirigir 
el rosario y enseñar a los niños y a los jóvenes. Sin embargo, co-
menzaron a toparse con dificultades. El párroco de la ciudad no 
estaba conforme con su presencia, pues temía que su iglesia se 
quedara sin feligreses y sin recursos. Por su parte, los miembros de 
la cofradía de mulatos reclamaban su derecho a celebrar la fiesta 
que cada año realizaban en su iglesia en honor del Ecce Homo y 
que traía aparejada “bebida, juego y otros desórdenes”.17 
	 Debido a esta situación, el padre Pérez de Espinosa decidió 
viajar a Madrid y a Roma en 1718, para gestionar tanto la licencia 
real como la bula de confirmación para erigir el oratorio en San 
Miguel, así como el permiso para enseñar y el privilegio de que, 

15 Ibidem, pp. 36-37.
16 Luis Ávila Blancas, Metamorfoseos alados o aves racionales y Alegacías, p. ix.
17 Brading, Una iglesia asediada, op. cit., p. 55.



158 / Erandi Rubio Huertas

concluidos los cursos correspondientes, los jóvenes que hubiesen 
estudiado se pudieran graduar en la Real y Pontificia Universi-
dad de México.18 Tras residir por temporadas en Madrid, en los 
oratorios de Córdoba, Cádiz y Roma durante casi treinta años, 
en 1727 consiguió el breve papal que autorizó la fundación del 
oratorio y, en 1734, recibió el decreto real que, entre otras cosas, 
aprobó el establecimiento de una escuela y un colegio. Dichas 
gestiones provocaron grandes gastos, por lo que expresó: “hoy 
sólo reina la codicia y es necesario rogar y pagar para que nos 
dejen servir a Dios”.19 No obstante, el oratoriano tenía el apoyo 
económico de algunos habitantes prominentes de San Miguel, 
como Manuel Tomás de la Canal y José de Landeta.20

	 Cuando la noticia del éxito de las gestiones de Espinosa llegó a 
la villa, los padres del oratorio lo nombraron primer prepósito; en 
su representación, ocupó el cargo su hermano Francisco, miem-
bro de la congregación. Para celebrar la fiesta de san Felipe Neri, 
su otro hermano, fray Isidro, fue convocado a predicar el sermón.
	 Tras obtener una serie de privilegios, no sólo para su congre-
gación sino también para otros oratorios en España y en el Nuevo 
Mundo, Pérez de Espinosa fue elegido prepósito del de Córdoba. 
Asimismo tuvo una participación importante en el de Cádiz y 
cuando, gracias a Manuel de la Canal, contó con los recursos para 
emprender el viaje de regreso, Espinosa los donó para ayudar a 
fundar un oratorio en Málaga. Con el inicio de las hostilidades 
entre España e Inglaterra y el bloqueo naval a Cádiz por parte 
de los ingleses, le fue imposible retornar a la Nueva España en 
aquel momento.21 El padre Pérez de Espinosa falleció en Córdoba 
en 1747, donde fue enterrado. En San Miguel el Grande se ce-
lebraron exequias fúnebres en su honor, con la asistencia de los 
habitantes de la villa, autoridades eclesiásticas y civiles.

18 Ávila, Metamorfoseos alados, op. cit., p. ix. 
19 Brading, Una iglesia asediada, op. cit., p. 56.
20 Idem.
21 Ibidem, p. 56.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 159 

Luis Felipe Neri de Alfaro, un oratoriano en Atotonilco 

Nacido en 1709 en el seno de una acaudalada familia de la ciu-
dad de México, Luis Felipe Alfaro fue hijo del capitán Esteban 
Valero de Alfaro –natural de Tormillo, Aragón, quien había en-
viudado– y la novohispana María Velásquez y Castilla. 
	 En 1721, Alfaro ingresó al seminario archidiocesano para es-
tudiar retórica, y cinco años después obtuvo el título de bachiller 
en artes. Se graduó de bachiller en teología por la Real y Pontificia 
Universidad de México en 1729 y, “Por su notoria ortodoxia fue 
nombrado después comisario general del Santo Oficio. Y cultivó 
en adelante con predilección la Moral y la literatura”.22 
	 No se tiene la certeza de por qué Alfaro abandonó la ciudad 
de México para mudarse a San Miguel el Grande e ingresar en el 
recién autorizado oratorio de San Felipe Neri; se considera que 
pudo haber sido por problemas de salud, pues sufría de crisis 
epilépticas y Atotonilco propiciaba mejoría con sus abundantes 
ojos de aguas termales medicinales. También pudo ser porque en 
aquella ciudad, la más próspera del Bajío, había óptimas condi-
ciones económicas, religiosas y sociales para crear una empresa 
material y espiritual trascendente.
	 Alfaro solicitó su admisión en el oratorio sanmiguelense el 26 
de mayo de 1730, día de la festividad de san Felipe Neri y, quizá, 
a partir de ese momento adoptó el nombre “Neri de Alfaro”. 
Fue ordenado diácono tras concluir su noviciado en 1733. En 
junio de ese año fue electo prefecto de sacristía y, unos meses más 
tarde, presbítero. Después fue nombrado capellán del templo de 
Nuestra Señora de la Salud, obra material que había prometido 
construir y que describió en la novena dedicada a esta virgen, en 
la que agradeció los favores recibidos:

22 José Bravo Ugarte, Luis Felipe Neri de Alfaro. Vida, escritos, fundaciones, favores 
divinos, p. 13.



160 / Erandi Rubio Huertas

No ignoráis, Medica Soberana, que el fin a que este corto ob-
sequio se dirije, es para demostrar […] lo poderoso de vuestro 
Patrocinio, y que las repetidas marabillas, que en nosotros haveis 
obrado […] con la medicina de vuestro amparo he quedado yá 
sano de aquella habitual mortal epilepsia, que teniéndome hasta 
veinte y quatro horas sin sentido, y careciendo en lo natural (por 
mi larga experiencia) de remedio, solo en la botica de vuestra in-
tercession halla el antídoto de tan voraz enemigo, no solo de este 
accidente, del miserere que tu sabes, de los diarios y vehementes 
dolores de estomago, cabeza, y otros achaques, que padesco, me 
has librado de que su violencia, y vigor, quite violentamente mi 
vida.23

	 La siguiente fundación material de Alfaro fue la pequeña capi-
lla del Calvario, dedicada a Nuestra Señora de la Soledad. Luego, 
en 1738, fue nombrado capellán de la santa casa de Loreto, anexa 
al templo del Oratorio y patrocinada por Manuel Tomás de la 
Canal, “caballero de la orden de Calatrava, originario de México, 
vecino de la villa de San Miguel […] e hijo espiritual del padre 
Alfaro”.24 Derivada de esta capilla se creó la Escuela y Esclavitud 
Lauretana ese mismo año. 
	 Una de las manifestaciones de mayor impacto espiritual y cul-
tural para los habitantes de San Miguel fue el establecimiento de 
la santa Escuela de Cristo en mayo de 1742, luego de que Alfaro 
y el padre Juan Manuel de Villegas concluyeron la edificación 
de la iglesia de San Rafael, primera parroquia de la villa y que 
fue sede de esta asociación. La santa Escuela era una hermandad 

23 Luis Phelipe Neri de Alfaro, Guirnalda de flores, que en nueve días texera devoto 
el Enfermo, para ofrecerla rendido a la mas prodigiosa, y Sabia Medica, María sma. 
de la Salud, que se venera en su Santuario de San Miguel el Grande. A devoción, 
y expensas de su mas rendido Esclavo e indigno Capellán, P. Luis Phelipe Neri de 
Alfaro, presbítero de la Congregacion del Oratorio de Sr. San Phelipe Neri de dicha 
Villa, y Capellán del Santuario de Jesús Nazareno de Atotonilco, A2-A3. Las cur-
sivas son mías.
24 José de Santiago Silva, Atotonilco. Alfaro y Pocasangre, p. 90.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 161 

de varones que incluía tanto a seglares como a religiosos y cuya 
influencia provenía de los oratorios para laicos instituidos por san 
Felipe Neri. Alfaro extendió dichas escuelas al propio Atotonilco, 
Dolores, San Felipe, Guanajuato, San Luis de la Paz, León, Silao, 
Irapuato, Chamacuero, Aguascalientes, San Luis Potosí y Zacate-
cas.25 Entre sus tareas estaban el ayudar a los pobres, visitar a los 
enfermos, socorrer a los moribundos y darles cristiana sepultura. 
La tradición que Alfaro instauró en la santa Escuela de Cristo de 
San Miguel –y que continúa hasta nuestros días– fue una pro-
cesión que tenía lugar cada Viernes Santo. En ella participaban 
los miembros de la hermandad encabezados por el padre Alfaro, 
quien cargaba una pesada cruz, portaba una corona de espinas y 
una soga al cuello. La procesión partía de Atotonilco y concluía 
en San Miguel el Grande. Esta práctica fue realizada en numero-
sas ocasiones por el franciscano Antonio Margil de Jesús en sus 
misiones, modelo que influyó en Juan Antonio Pérez de Espinosa 
y seguramente también en Alfaro.26

	 Tras la construcción del cuerpo principal del templo de Ato-
tonilco (1740-1748), Alfaro fundó otra santa Escuela de Cristo 
en esta sede. También conformó una asociación, conocida como 
las “Nazarenas”. Reunidas en beaterio, este grupo de mujeres se 
ocupaba de las labores domésticas del santuario y casa de Ejerci-
cios de Atotonilco. Santificaban el alma y cultivaban las virtudes 
cristianas por medio de la oración, los ejercicios espirituales y las 
labores piadosas. 
	 La mayor obra de Alfaro fue la concepción, construcción y 
sostenimiento del santuario de Jesús Nazareno. Con seguridad, 
debido a que Alfaro conocía bien la geografía y la dinámica de los 

25 Las santas escuelas de Cristo se establecieron en el siglo xvii. La autorización 
para fundarlas era concedida por el ordinario del lugar; en España, la primera 
fue la de Madrid, instalada en el hospital de los italianos en 1653. Alicia Bazarte 
y José Antonio Cruz, “Santas escuelas de Cristo en la segunda mitad del siglo 
xviii en la ciudad de México”, p. 179.
26 Rubial, La santidad controvertida, op. cit., p. 272.



162 / Erandi Rubio Huertas

caminos entre San Miguel, Atotonilco y el pueblo de Dolores fue 
que eligió Atotonilco para erigir el templo. El siguiente párrafo 
describe lo que tantas veces se ha repetido y que forma parte de la 
leyenda local:

Es tradicion entre los antiguos vecinos de Atotonilco, que el R. 
P. Alfaro venia del pueblo de los Dolores para esta ciudad, y que 
fatigado del camino se acostó á descansar bajo la sombra de un 
mesquite, que se encontraba donde hoy se ve la iglesia principal: 
que en sueños se le aparecio el Redentor con una cruz al hom-
bro, tal como se ve en la sagrada imágen que en ella se venera, 
y le dijo que le fabricara un templo en aquel mismo lugar; que 
el padre inmediatamente se fué a ver al Sr. D. Ignacio Garcia 
dueño de Atotonilco, para hacerse del terreno, y quedo resuelta 
la fundacion.27

	 El párrafo proviene de un impreso decimonónico escrito 
por el sanmiguelense Rafael Gallardo. Leyenda, tradición oral o 
mito, esta historia se ha considerado el principal motivo por el 
que Alfaro comenzó su empresa espiritual en la antigua labor de 
Atotonilco. Cabe precisar que él no menciona este hecho en sus 
escritos, pero sí explica que

Fue Atotonilco, en sus principios, como un páramo, o desierto, 
que sólo espinas producía […] este parage, no solamente fue 
teatro de idolatrías de Indios barbaros, en tiempo, que lo po-
seia la Gentilidad […] después, en poder yá de los Christianos, 
fue lugar de muchos desordenes, y sensualidades: porque con 
el pretexto de baños tan saludables, eran los concursos, las mu-
sicas, convites, juegos, y demás pecados, que de estas juntas se 
siguen muchos, y desordenados […] después por muchos años 
fue el recurso de los ladrones de la castidad […] Pero nuestro 

27 Rafael Gallardo, La tierra que antes era desierta y sin camino, o sea el santuario 
de Jesus Nazareno de Atotonilco, su origen, historia y descripcion. Escritas por Rafael 
Gallardo, natural y vecino de la ciudad de San Miguel del Allende, p. 6. 



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 163 

Soberano Dios misericordioso para que sobreabundasse la gra-
cia, donde abundó la culpa, ha hecho de este desierto un améno 
Parayso, que (aunque assi pudiera llamarse por sus medicinales 
fuentes, pues numera hasta veinte, y siete ojos de agua, los quatro 
calientes, por sus flores, arboles, vides, yerbas, y contrahierbas, 
situación, y otras circunstancias) lo es mas, por el Nazareno flo-
rido como flor.28

	 En el siglo xvi, en Atotonilco se había instalado uno de los 
presidios militares establecidos en el Camino Real entre la ciudad 
de México y Zacatecas para proteger los cargamentos minerales y 
comerciales de los ataques de los grupos chichimecas de la zona. 
Fue y seguía siendo cruce de caminos, lugar de paso obligado de 
comerciantes, mineros, familias, viajeros y peregrinos que atraje-
ron la presencia de ladrones y criminales. Consideramos que esta 
situación fue un motivo invaluable para instalar en ese paraje una 
empresa espiritual de largo alcance, ya que, por un lado, tenía 
asegurada la afluencia de feligreses y devotos al santuario y, por 
el otro, “regeneraría” el antiguo “teatro de idolatrías”, en aquel 
tiempo, escenario de “desórdenes y sensualidades”.
	 Para materializar su proyecto, Alfaro compró la hacienda de 
Atotonilco a don Ignacio García29 y en adelante adquirió otras ex-
tensiones de tierra para asegurar el sustento del santuario. Instaló 
un molino, construyó una presa, plantó una huerta, una viña y 
poseía cabezas de ganado menor.30 El día 3 de mayo de 1740, con 
licencia del obispo de Michoacán, Pablo Matos Coronado, y en 

28 Luis Phelipe Neri de Alfaro, La mas hermosa, salutífera flor de los campos, el mas 
peregrino oloroso lirio de los valles, la rosa mas fragante de los jardines, al clavel mas 
disciplinado de los huertos, el santísimo redepmtor de nuestras alma Jesus Nazareno, 
Señor de Aguas Calientes,, pp. 4-5.
29 Bravo, Luis Felipe Neri, op. cit., p. 33.
30 Para comprar la hacienda de Atotonilco a Ignacio García, Alfaro juntó 20 000 
pesos. La hacienda producía 4 000 pesos anuales con lo que durante varios años 
se pagó la construcción del templo y la casa de Ejercicios. Graciela Cruz López, 
“Santuario y casa de Ejercicios de Jesús Nazareno de Atotonilco”, pp. 11-12.



164 / Erandi Rubio Huertas

compañía de sus hermanos oratorianos, bendijo y colocó la pri-
mera piedra que dio inicio al templo. La casa de Ejercicios había 
sido terminada en 1765 y, ese mismo año comenzó a funcionar. 
Dice David Brading:

Aunque Alfaro se inspiró en los Ejercicios Espirituales de San 
Ignacio de Loyola, sin duda los adaptó a las necesidades locales 
y les infundió una sensibilidad franciscana, ya que mientras San 
Ignacio pedía a los penitentes plegarse al lado de Cristo en su 
vida en Nazareth y en su Pasión en Jerusalén, Alfaro no sólo 
reproducía el ambiente físico de estas escenas en las imágenes 
y pinturas de sus capillas, sino que también pedía una réplica 
personal de los sufrimientos físicos de Cristo.31

Antes de ver terminada la majestuosa capilla del Calvario, el padre 
Alfaro murió el viernes 22 de marzo de 1776. 

Relación histórica y espiritual entre Juan Antonio Pérez 
de Espinosa y Luis Felipe Neri de Alfaro

Enumeremos las fundaciones materiales y espirituales que tanto el 
padre Pérez de Espinosa como Alfaro legaron a San Miguel y sus 
alrededores y que contribuyeron al esplendor de la vida religiosa 
y cultural de la villa, puesto que ellos le dieron una gran impor-
tancia durante el siglo xviii, misma que se extendió a principios 
del siglo xix y que, para Atotonilco, continúa hasta nuestros días.
	 Pérez de Espinosa volcó sus esfuerzos para establecer un ora-
torio en San Miguel el Grande aunado a la fundación de una 
escuela y un colegio de enseñanza mayor: San Francisco de Sales. 
Así como hizo el padre Juan Caballero y Ocio en Querétaro, enta-
bló una importante relación con los ciudadanos prósperos de San 

31 Brading, Una iglesia asediada, op. cit., p. 58.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 165 

Miguel, con lo que logró lo que Fray Isidro relata: “el Capitán de 
Caballos y Corazas D. Severino de Jáuregui, que era en actualidad 
Mayordomo de la Cofradía”, intervino para que la misma cediera 
el templo de La Soledad a los padres del oratorio. El historiador 
Francisco de la Maza menciona que Jáuregui también donó una 
casa para Espinosa y sus compañeros.32 
	 El padre Juan Antonio estableció con éxito un oratorio, una 
escuela y un colegio que cumplían con creces los objetivos que 
persiguió desde joven al lado del franciscano Antonio Margil: ca-
tequizar, regenerar los sitios en los que predominaba el pecado y 
convertir a los necesitados de la salud del alma, combatiendo la 
música y espectáculos profanos –como el teatro, corridas de toros 
y peleas de gallos– y promoviendo, a través del púlpito, la cate-
quesis, el confesionario, la docencia y el ejemplo –que él mismo 
daba– las virtudes cristianas y el seguimiento de la vida de Cristo 
y de san Felipe Neri.
		  Una de las aportaciones distintivas del oratorio de San Mi-
guel el Grande era que sus miembros tenían la facultad de enseñar 
las primeras letras y la doctrina cristiana a los niños, así como 
de impartir estudios mayores que podían revalidarse en la Real 
y Pontificia Universidad de México. Del otro lado del Atlántico 
el padre Espinosa logró, no sin complicados y onerosos trámites 
burocráticos, que en cédula real del 18 de diciembre de 1734 el 
monarca español asentara:

Por la presente confirmo y apruebo la nominada Congregación y 
Oratorio de San Felipe Neri de la villa de San Miguel el Grande 
de la provincia de Michoacán, concediéndole que pueda gozar de 
todas las calidades, exenciones, inmunidades y constituciones 
que los demás Oratorios del mismo santo de aquéllos y éstos rei-
nos y con facultades de que sus congregantes puedan enseñar 
públicamente a los niños en escuela y a los mayores Gramática, 

32 Francisco de la Maza, San Miguel de Allende. Su historia. Sus monumentos, pp. 
43, 48.



166 / Erandi Rubio Huertas

Retórica, Filosofía y Teología, teniendo los que allí estudien el 
privilegio de graduarse en la Universidad de México. Ordeno y 
mando a mi virrey del reino de la Nueva España, Audiencia Real 
de México y demás ministros, jueces y justicias de él, y ruego y 
encargo al […] obispo de Valladolid, no pongan ni consientan 
poner al padre Antonio Pérez de Espinosa y demás eclesiásticos 
de la congregación, embarazo ni impedimento alguno.33 

	 Más tarde, en estas aulas se educaron Juan Benito Díaz de 
Gamarra, Ignacio Allende e Ignacio Aldama, entre otros. El his-
toriador Rafael Castañeda lo pondera así al mencionarlo junto a 
otros colegios de la zona: “el franciscano y pontificio colegio de 
la Purísima Concepción en Celaya, el oratoriano Real Colegio 
de la Purísima Concepción en Guanajuato, y el más importante de 
todos, el también oratoriano de San Francisco de Sales en San 
Miguel el Grande”.34

	 Estos logros fueron posibles por la constancia de las gestiones 
de Espinosa en Madrid y en Roma. Durante 16 años tramitó 
los permisos y privilegios para su Congregación. En España, 
además de promover fundaciones, Juan Antonio hizo reformas 
en el interior de los oratorios que visitó y en los cuales fungió 
como prepósito. Sobre esto, Isidro escribió: “no sólo fue fundador 
de Oratorios, uno en Indias y otro en Málaga de España, sino 
restauración [sic] de otros dos, éste de Cádiz y después del de 
Córdoba”.35

	 La perseverancia del padre Pérez de Espinosa para alcanzar sus 
objetivos en Europa, sin duda impactó en los ánimos de los ora-
torianos de San Miguel, entre cuyas filas figuraba el joven Alfaro, 

33 Maza, San Miguel de Allende, op. cit., p. 62. En Pérez de Espinosa, Biografía 
del M. R. P. Dr. D. Juan Antonio, op. cit., pp. 109-110, viene transcrita toda la 
cédula real.
34 Rafael Castañeda García, “Un episodio del pleito entre el colegio de San Fran-
cisco de Sales de San Miguel el Grande y el obispo Juan Ignacio de la Rocha, 
1782”, p. 120.
35 Espinosa, Biografía del M. R .P. Dr. D. Juan Antonio, op. cit., p. 91.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 167 

que recibió en compañía de sus hermanos de congregación la feliz 
noticia de la confirmación del oratorio y el colegio de San Fran-
cisco de Sales en 1735, año en que llegó la bula de su santidad a 
San Miguel.36

	 Debido a su demora en Europa, había quienes dudaban de 
que Espinosa quisiera regresar a su patria. Sin embargo, en 1737, 
en carta a su hermano Isidro dice: “no obstante estoy resuelto a 
volver a aquel reino de donde salí, porque estoy cansado de ver las 
cosas de España, y el poco fruto que se saca de la divina palabra, 
en que insisto sin desmayar”.37 
	 Queda claro que Alfaro estaba al tanto de la historia reciente 
del oratorio y de la comunicación que había con Juan Antonio 
Pérez de Espinosa, quien ya era un héroe, un modelo a seguir, 
antes de que fray Isidro escribiera su biografía.
	 Cuando llegó la bula papal al oratorio, Alfaro ya se había or-
denado presbítero (1733), había concluido la edificación de la 
capilla de Nuestra Señora de la Salud (1734), la cual fue dedicada 
al año siguiente por el padre Joseph Ramos de Castilla –prelado de 
la diócesis de Michoacán, quien más tarde sería rector del colegio 
de San Francisco de Sales (1744)–, y que en este acto mencionó 
el costo total del templo: 9 025 pesos, de los cuales 5 949 fueron 
aportados por Alfaro.38 Cabe recordar que Alfaro, a diferencia de 
los hermanos Pérez de Espinosa, venía de una familia acaudalada, 
por lo que pudo costear fábricas arquitectónicas, dotes, cultos y 
demás obras piadosas.
	 Empapado del espíritu infatigable de Pérez de Espinosa, el pa-
dre Alfaro se relacionó con los principales de la villa, fungió como 
padre espiritual de Manuel Tomás de la Canal y de sus hijos Josefa 
Lina y José Mariano. De la Canal, devoto de la virgen de Loreto, 
financió también las capillas a esta advocación en el colegio je-

36 Ibidem, p. 116.
37 Ibidem, p. 115.	
38 Santiago, Atotonilco. Alfaro y Pocasangre, op. cit., p. 89.



168 / Erandi Rubio Huertas

suita de Tepotzotlán, el oratorio de San Miguel y el templo de 
Jesús Nazareno de Atotonilco. 
	 Las fundaciones piadosas promovidas por Espinosa y Alfaro, 
cada una en su momento, se encaminaban a fomentar la perfec-
ción espiritual de la feligresía a través del estudio, la práctica de 
virtudes, la confesión y la penitencia cotidianas o la asistencia a 
ejercicios espirituales, mecanismos que buscaban la regeneración 
de costumbres, la conversión y la imitación de Cristo. 
	 Tanto Isidro Félix de Espinosa como Gamarra, autores de las 
biografías de los padres Juan Antonio y Luis Felipe Neri de Alfaro, 
respectivamente, describieron una serie de rasgos que coinciden 
con el modelo misional definido por Rubial:

En el ámbito barroco existía una gran distancia entre ser pre-
dicador y ser misionero. En el primero el ejemplo de vida era 
secundario, en el segundo era lo principal, por ello no todos los 
predicadores podían ser misioneros. Viajar a pie, en silencio y en 
conversación sobrenatural, practicar ayunos y penitencias y ser 
un hombre lleno de virtudes, es lo que le daba al misionero su 
prestigio entre las masas.39

	 Quizá por su eficacia, ambos sacerdotes seculares, influidos 
por el espíritu franciscano a que hicimos referencia antes, se ase-
mejaron al modelo del misionero, aunque siguiendo la regla de 
san Felipe Neri. El cultivo individual de virtudes como humildad, 
paciencia y caridad o la mortificación vinculada a ayunos y uso de 
disciplinas, son prácticas en las que podemos encontrar semejan-
zas entre las formas de vida de Pérez de Espinosa y Alfaro. 
	 Abordemos algunas de ellas. La humildad del padre Juan An-
tonio quedó asentada por fray Isidro en varios pasajes; quizá uno 
de los más emblemáticos es el que narra el camino que hicieron 
juntos cuando Juan Antonio se ordenó sacerdote:

39 Rubial, La santidad controvertida, op. cit., p. 276.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 169 

luego que salimos de Valladolid se tiró a pie acompañando mi 
caminata a lo franciscano, y nos venimos de esta forma hasta la 
entrada de Querétaro en donde disimulando su Apostólico espí-
ritu montó a caballo y cada uno, caminó como pedía su Instituto 
para evitar nota de los que miran como hazañerías las acciones 
de varones libres de la rigidez religiosa. No estaba obligado un 
Clérigo Secular a caminar a pié.40

	 Por su parte, la humildad en Alfaro queda manifiesta en lo que 
Gamarra escribe en cuanto al momento en que recibió el grado de 
bachiller en Teología:

y cuando todos concebían las más lisonjeras esperanzas de que 
haría en el mundo una brillante fortuna por la carrera de las 
letras, colocándose en alguna honrosa dignidad, como se lo su-
gerían sus parientes; Dios, por otra parte, ilustraba el corazón 
del bachiller Alfaro para que diese mano á todas estas frívolas 
esperanzas y se retirase del bullicio del mundo á servirle en el 
estado eclesiástico […] determinó salir de su patria, México, y 
buscar seguro asilo en la venerable y muy ilustre congregación 
del Oratorio en la villa de San Miguel el Grande.41 

	 Otras características que distinguieron a estos venerables 
fueron la pobreza en el vestir, su escaso tiempo de sueño, la fruga-
lidad en el comer y, en general, la estrechez en todos los aspectos 
de sus vidas. Sobre esto, Isidro Félix narró de Espinosa:

Su más ordinaria comida eran dos plátanos con pocos bo-
cados de pan y algunos tragos de agua, cuando no comía en 

40 Espinosa, Biografía del M. R. P. Dr. D. Juan Antonio, op. cit., p. 20.
41 Benito Díaz de Gamarra, El sacerdote fiel y segun el corazón de Dios. Elogio 
funebre que en las magníficas exequias celebradas el día 22 de Abril de 1776 en 
el santuario de Jesús Nazareno de Atotonilco, a su patrón y fundador el P. D. Luis 
Felipe Neri de Alfaro, Bachiller en Sagrada Teologia, misionero apostólico, presbítero 
de la muy ilustre y venerable congregación del Oratorio, en la villa de San Miguel el 
Grande, comisario general del Sto. Oficio, &e, dijo el padre doctor D. Juan Benito 
Diaz de Gamarra y Davalos, pp. 6-7.



170 / Erandi Rubio Huertas

comunidad; y cuando alguno de sus familiares lo persuadía 
tomase alguna cosa guisada o carne, con gracejo les respon-
día –decidme ¿qué comían nuestros primeros padres en el 
Paraíso? ¿Y qué comían antes del diluvio los más ajustados 
a la ley natural?42

y no se diferenciaba entre los misioneros más que en el 
hábito clerical […] y emulando al insigne Presbítero San 
Ivón[sic], decía en lo exterior […] hábito humilde de clé-
rigo y en lo interior cubierto de silicio [sic], y a este modo 
el Padre Juan Antonio en lo exterior, pobre clérigo, y en lo 
interior tan desnudo que ni usaba camisa ni medias, sólo 
se contentaba con una túnica talar de anascote debajo de 
la sotana a raíz de la carne, unos paños de honestidad de 
manta de algodón, no de lino.43

	 En este mismo sentido, el padre Gamarra describió las cos-
tumbres de Alfaro:

En los apuntes que hizo desde el año de 41, dice quitaré 
el colchón y delicadeza de la cama, y no se me pasará día sin 
alguna mortificación, en el comer y beber. En efecto, no usó 
por muchos años sino de una zalea y dos frazadas bien li-
geras. Su comida fué siempre tan escasa, que apenas podía 
entretener el hambre. Cuando le gustaba algún manjar, lo 
dejaba luego, ó le mezclava al descuido por no ser notado, 
un poco de acíbar que siempre traía en la bolsa.44

	 Ambos sacerdotes tenían muy presente la idea de la caducidad 
de la vida y por ello se preparaban día a día para la muerte. Pérez de 
Espinosa:

42 Espinosa, Biografía del M. R. P. Dr. D. Juan Antonio, op. cit., p. 135.
43 Ibidem, p. 24.
44 Gamarra, El sacerdote fiel, op. cit., p. 13.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 171 

toda la vida de este ejemplarísimo sacerdote era un gran 
continuo ensayo de su muerte […] permitió el Señor para 
edificación de los que lo supieron después y pasmo de quien 
lo vio, que levantándose muy a deshora del duro lecho en 
que se recogía a las 9 ó 10 de la noche, antes que tocasen 
al alba, hora regular de juntarse con sus jóvenes a oración, 
se iba a recostar en el ataúd o féretro de los difuntos que 
estaba en la antesacristía del Oratorio de San Miguel.45

	 Alfaro también tenía la costumbre de dormir en féretros:

Muchos años acostumbró levantarse á la media noche, y 
entrándose á este sagrado templo [en Atotonilco] después 
de adorar profundamente á su Jesús Sacramentado, se me-
tía bajo ese altar, donde estaba un ataúd, y acomodándose 
dentro de él, con los ojos cerrados y el cuerpo estendido, 
gastaba la noche en prepararse para la muerte.46

	 Otro aspecto que también debe ponderarse y que encontra-
mos de manera reiterada en las biografías de los padres Pérez de 
Espinosa y Alfaro fue la dedicación y el empeño que pusieron 
en la predicación y la confesión. Adonde quiera que iban ejer-
cían estas dos prácticas, que provocaron numerosas conversiones, 
como puede verificarse en el caso de Juan Antonio. Lo hizo desde 
que se unió a los franciscanos en sus prédicas por la ciudad de 
Querétaro, sus viajes con fray Antonio Margil y más adelante en 
San Miguel y sus alrededores. Lo mismo sucedió en el puerto de 
Veracruz –donde aguardó la salida del barco que lo transportó a 
España–, Madrid, Cádiz, Córdoba y Málaga. En una carta que 
escribió a fray Isidro el año en que se embarcó, Juan Antonio 
anota que

45 Espinosa, Biografía del M. R. P. Dr. D. Juan Antonio, op. cit., pp. 147-148.
46 Gamarra, El sacerdote fiel, op. cit., p. 15.



172 / Erandi Rubio Huertas

Se predica, se confiesa, se ganan muchas almas, y así rabia el 
diablo […] Han salido muchos de torpezas dejando ocasiones 
veteranas las malas mujeres y hombres, que se viven en los puer-
tos de mar con desahogo, y aquí con el comercio de todas gentes, 
peor. Se han hecho muchas confesiones generales, y vamos toda-
vía trabajando, dan cinco sermones de Domínicas, y los Jueves 
de Cuaresma ayudando al Jubileo de los Padres Jesuitas.47

	 Sobre Alfaro, por ejemplo, se sabe que desde que ingresó en el 
Oratorio ejerció gran influencia entre la feligresía de San Miguel 
y en los sitios en los que predicaba y oficiaba misa, pues la Con-
gregación atendía a otras poblaciones aledañas a la villa. Con base 
en los apuntes del padre y en las conversaciones que tuvieron, 
Gamarra relata que Alfaro era un maestro en el arte de dirigir 
conciencias:

Sí, señores, así era como este sacerdote fiel administraba el santo 
Sacramento de la Penitencia, llenando Dios con tantas bendi-
ciones sus fatigas, que le oí decir muchas veces, que nunca se 
había levantado de sus piés ningun pecador desconsolado […] 
consta en sus apuntes, que á los cuarenta años de sacerdote, lle-
vaba oídas catorce mil confesiones generales, sin las particulares 
y reconciliaciones que no tenía número.48

	 El celo con el que Pérez de Espinosa y Alfaro ejercieron su mi-
nisterio, cada uno en su momento, generó la devoción y la fama 
de la que gozaban entre la población. Sus logros fueron el oratorio 
y un colegio de estudios mayores, el uno, y un santuario y casa de 
ejercicios, el otro. Atotonilco se transformó en un paraje al que 
no sólo se acudía a buscar las medicinales aguas que brotaban de 
sus abundantes ojos de agua, sino que se visitaba el santuario para 
encontrar el alivio espiritual que redundaba en la estrecha rela-

47 Espinosa, Biografía del M. R. P. Dr. D. Juan Antonio, op. cit., p. 77. 
48 Gamarra, El sacerdote fiel, op. cit., p. 21.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 173 

ción con Dios y en la esperanza de salvación. Gamarra menciona 
que hubo quien consideró a Alfaro “un confesor muy ancho” y 
señaló que

Recibía á los pecadores con la mayor suavidad y dulzura, se 
compadecía de sus miserias, como deben hacerlo todos los fieles 
ministros, pero sin perdonar, ni relejar cosa alguna á los dere-
chos del Señor: les aplicaba la sangre preciosa de Jesús, pero los 
establecía al mismo tiempo en una resolución firme de derramar 
ántes la suya que volver á abusar de su infinita bondad.49

	 Para concluir el recuento de las semejanzas entre ambos sacer-
dotes, abordaremos las descripciones de la última enfermedad y 
muerte descritas en sus biografías edificantes. El padre Espinosa 
se había asentado en Córdoba desde 1744. Ya no vivía en el ora-
torio, sino en una humilde casa al lado de la parroquia de San 
Nicolás, en donde predicaba los días de fiesta. Ya postrado en 
cama nombró a dos albaceas; legó a sus hermanos sus papeles y 
libros. Después de hacer una “confesión dolorosa” recibió el sa-
grado Viático “con mucha edificación de los asistentes”. Murió a 
los 71 años, el 21 de septiembre de 1747. Había vivido 42 años 
en América y 29 en Europa, y durante casi 47 se dedicó a la pre-
dicación.50 Mientras velaban su cuerpo, “muchos experimentaron 
una suave fragancia que despedía el cadáver”. Tres días después 
fue enterrado en San Nicolás, tal y como lo dispuso.
	 La noticia de la muerte de Espinosa llegó por carta a fray Isi-
dro el 22 de junio de 1748. En San Miguel se organizaron las 
exequias fúnebres los días 18 y 19 de julio; a ellas concurrieron 
personas de todos los estados civiles y eclesiásticos. El viernes 19 
el padre Joseph Antonio Ramos de Castilla pronunció el sermón 
fúnebre “y, al día siguiente [20 de julio, el mismo sacerdote pro-

49 Idem. 
50 Espinosa, Biografía del M. R. P. Dr. D. Juan Antonio, op. cit., p. 171.



174 / Erandi Rubio Huertas

nunció] el sermón de la dedicación y bendición del templo de 
Jesús Nazareno en el Santuario de Atotonilco fundado y cons-
truido por el Ven. Luis Felipe Neri de Alfaro”.51 Una vez más 
convergían de alguna manera las vidas de ambos religiosos, ya que 
mientras se honraba la memoria del amado fundador del oratorio 
sanmiguelense, cobraba vida el santuario erigido por la devoción 
y perseverancia de otro miembro de aquel instituto. 
	 Sobre la muerte de Alfaro, Gamarra menciona que cayó 
enfermo, presa de fuertes dolores en el pecho y en el cuerpo. Es-
tando en cama, con corona de espinas y soga en el cuello como 
su amado Nazareno, recibió el sagrado Viático de manos de Ga-
marra. “Toda su enfermedad no fué sino un modelo, de quien 
podían copiarse muy al vivo las virtudes de resignación, humil-
dad, obediencia y caridad.”52

	 El padre Alfaro exhaló por última vez el viernes 22 de marzo 
de 1776 en Atotonilco. Al igual que ocurrió con Pérez de Espi-
nosa en Córdoba, acudió mucha gente a su velorio. Le besaban los 
pies y querían obtener de él alguna reliquia, así que hubo quien le 
cortó un mechón de pelo. En el elogio fúnebre Gamarra dijo:

Venerable congregación del Oratorio, llorad la falta de un hijo, 
que te traía siempre en su corazón, que erogó de su caudal más de 
mil pesos para la bula y real cédula de tu erección que te fabricó el 
Oratorio parvo [templo de Nuestra Señora de la Salud] que hoy 
gozas, y que aun despues de muerto quiso perpetuar el afecto que 
te tuvo en vida, dejándote una capellanía de cuatro mil pesos, 
para que sirva perpetuamente á alguno de tus individuos.53

 
	 Al día siguiente se llevó a cabo el entierro. Los gastos fueron 
costeados por el albacea testamentario José Mariano Loreto de la 
Canal, regidor y alférez real del Cabildo de San Miguel. La misa 

51 Ávila, Metamorfoseos alados, op. cit., p. xi.
52 Gamarra, El sacerdote fiel, op. cit., p. 29.
53 Ibidem, p. 31. Las cursivas son mías.



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 175 

la ofició el prepósito del oratorio, Ramón Arjona. A un mes del 
fallecimiento se celebraron en Atotonilco las exequias en memo-
ria del padre Alfaro, cuyo costo también fue absorbido por José 
Mariano de la Canal. Allí, Benito Díaz de Gamarra leyó su elogio 
fúnebre con el que legó a la posteridad la biografía del fundador 
del santuario y casa de ejercicios de Atotonilco.

Conclusiones

Como explicamos antes, Juan Antonio Pérez de Espinosa dejó 
una fuerte impresión en la vida religiosa, social, educativa y cul-
tural de San Miguel el Grande y, de modo especial, en uno de 
los jóvenes que ingresó en la comunidad oratoriana doce años 
después de su partida: Luis Felipe Neri de Alfaro. 
	 Existen una serie de características que nos permiten vincular 
la actuación de uno y de otro, a pesar de que no se conocieron en 
persona. Por circunstancias particulares de cada uno, ambos coin-
cidieron en establecerse en San Miguel, la ciudad más próspera del 
Bajío, y desempeñaron su ministerio sacerdotal bajo los estatutos 
de san Felipe Neri. La información obtenida de las fuentes des-
taca que, en Juan Antonio Pérez de Espinosa, el modelo misional 
franciscano que aprendió de fray Antonio Margil, dejó una huella 
profunda que determinó su forma de vivir, predicar y ejercer su 
labor apostólica. Desde nuestro punto de vista, este ejemplo tam-
bién influyó en el padre Alfaro, quien, al igual que Espinosa, tuvo 
una relación estrecha con la espiritualidad franciscana.54

54 Esto puede verificarse en el santuario de Jesús Nazareno, en donde Ana Isabel 
Pérez Gavilán ha localizado 13 representaciones distintas del viacrucis –devoción 
difundida con amplitud por la orden seráfica– que han sobrevivido el paso del 
tiempo y la negligencia de las intervenciones en el inmueble. Vid. “The viacrucis 
in Eighteenth-century New Spain: innovative practices in the Sanctuary of Jesus 
of Nazareth at Atotonilco, Guanajuato”.



176 / Erandi Rubio Huertas

	 Pérez de Espinosa y Alfaro buscaron encarnar el modelo de 
vida de Jesucristo, por medio de numerosos ejemplos de humil-
dad, caridad, mortificación, disciplina y trabajo arduo.
	 El vínculo de los objetivos de ambos personajes fue constante, 
porque si bien se ha mencionado que Alfaro se separó de manera 
amistosa de la congregación del Oratorio de San Miguel para es-
tablecerse en Atotonilco, en realidad nunca dejó de ser miembro 
del Instituto. La continuidad de su relación con el oratorio es evi-
dente en numerosas actividades; baste mencionar, por ejemplo, 
la presencia de los filipenses en la ceremonia de colocación de la 
primera piedra del templo del santuario y también el día en que 
se dedicó y colocó la imagen de Jesús Nazareno en la iglesia recién 
fabricada. De igual forma lo demuestra el sermón fúnebre y la 
parte religiosa de las exequias de Alfaro, que estuvieron a cargo 
de los oratorianos, quienes despidieron a uno de sus miembros 
más queridos y que fue reconocido como tal con las palabras del 
entonces rector del colegio de San Francisco de Sales, el ilustre 
Benito Díaz de Gamarra y Dávalos, quien fuera confesor y ad-
mirador del padre Alfaro. Otro aspecto a subrayar fue la alianza 
que tanto Pérez de Espinosa como Alfaro hicieron con los vecinos 
distinguidos y acaudalados de la villa sanmiguelense para que, 
económica y moralmente, apoyaran sus fundaciones materiales y 
espirituales. 
	 Lo anterior refuerza la idea de que tanto Espinosa como Alfaro 
garantizaron de modo visionario las condiciones para asegurar la 
pervivencia de su legado.
	 Por su parte, Juan Antonio lo hizo al ir a Europa para lograr el 
éxito de los trámites de aprobación para el oratorio de San Miguel 
y el colegio de estudios mayores que se convirtió en un referente 
cultural en la Nueva España, ya que fue en sus aulas donde Be-
nito Díaz de Gamarra introdujo el cartesianismo en los planes de 
estudio. Fue así como el oratorio de San Miguel gozó de los privi-
legios que tenían otros oratorios en el mundo, como estar exento 
de las visitas pastorales o poder elegir los textos para los alumnos 



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 177 

del colegio de San Francisco de Sales. Lo que hoy llamamos, “li-
bertad de cátedra”.
	 Alfaro, por su parte, aseguró la continuidad del santuario y 
casa de ejercicios –que dependían de la autoridad diocesana– de-
jándolos bajo la protección del Ayuntamiento de San Miguel el 
Grande. Esto quiere decir que la autoridad civil era la que se hacía 
cargo de la administración del conjunto y que, gracias a dicha 
disposición, el santuario y casa de ejercicios soportaron incluso el 
embate de la Reforma.55

	 Desde el punto de vista histórico y a pesar de los elogios es-
critos acerca de Pérez de Espinosa y Neri de Alfaro en los que 
hemos basado esta investigación, con todos los valores que en 
ellos se puedan encontrar, cabe señalar que ambos sacerdotes se 
desenvolvieron de acuerdo con el lugar y el tiempo en que les tocó 
vivir, y que no fueron los únicos con estas características. Fueron 
hombres que, dentro de su condición religiosa, apego a la morti-
ficación y desprecio de sí mismos para ganar el cielo, tuvieron un 
carácter decidido y pragmático que consolidó los proyectos que 
se propusieron. Debe reconocerse que develaron la congruencia 
entre su pensamiento y sus actos, un valor tan ajeno en nuestras 
sociedades actuales. Consideramos que colaboraron a cimentar 
el vínculo histórico y simbólico que propició que dos siglos más 
tarde se haya logrado que San Miguel y el santuario de Atotonilco 
se incorporaran a la lista de Patrimonio Cultural de la Humani-
dad de la unesco en 2008.

Bibliografía

Ávila Blancas, Luis. Metamorfoseos alados o aves racionales y Alegacías. Colegio 
de San Francisco de Sales, Villa de San Miguel el Grande, año de 1775, 
México, Miguel Ferro Herrera Editor, 2003.

55 Información corroborada por la historiadora Graciela Cruz López, encargada 
del archivo parroquial de San Miguel de Allende. Entrevista telefónica realizada 
el 12 de febrero de 2014.



178 / Erandi Rubio Huertas

Bazarte, Alicia y José Antonio Cruz. “Santas escuelas de Cristo en la segunda 
mitad del siglo xviii en la ciudad de México”, Fuentes Humanísticas, año 
21, núm. 38, México, Universidad Autónoma Metropolitana Azcapot-
zalco, 2009, pp. 179-199.

Beristáin de Souza, José Mariano. Biblioteca Hispanoamericana Septentrio-
nal, vols. 1 y 2, México, Universidad Nacional Autónoma de Méxi-
co-Instituto de Estudios y Documentos Históricos, 1980.

Brading, David A. Una iglesia asediada: el obispado de Michoacán, 1749-
1810, México, Fondo de Cultura Económica, 1994. 

Bravo Ugarte, José. Luis Felipe Neri de Alfaro. Vida, escritos, fundaciones, 
favores divinos, México, Jus, 1966.

Castañeda García, Rafael. “Un episodio del pleito entre el colegio de San 
Francisco de Sales de San Miguel el Grande y el obispo Juan Ignacio 
de la Rocha, 1782”, Relaciones 127, vol. xxxii, México, El Colegio de 
Michoacán, 2011, pp. 119-150.

Castro Morales, Efraín. “La casa del oratorio de San Felipe Neri de la ciudad 
de México”, Primer Encuentro Nacional de Historia Oratoriana, México, 
Órgano de la Comisión de Historia de la Federación de los Oratorios de 
San Felipe Neri de la República Mexicana, 1984, pp. 44-53.

Certeau, Michel de. La escritura de la historia, tr. Jorge López Moctezuma, 
México, Universidad Iberoamericana, 1999.

Constituciones de la Congregacion del Oratorio de Roma, fundada por el Glo-
rioso Patriarca San Felipe Neri, con la bula de su confirmacion, por las 
que se goviernan todas las Congregaciones del Oratorio. Todo traducido en 
lengua vulgar. Dalas al publico el Br. D. Joseph Gudiño, oriundo de la Villa 
de Zamora, reimpresas en México, Imprenta de D. Felipe de Zúñiga y 
Ontiveros, 1780.

Díaz de Gamarra, Juan Benito. El sacerdote fiel y según el corazon de Dios. 
Elogio funebre que en las magníficas exequias celebradas el día 22 de Abril 
de 1776 en el santuario de Jesús Nazareno de Atotonilco, a su patrón y 
fundador el P. D. Luis Felipe Neri de Alfaro, Bachiller en Sagrada Teologia, 
misionero apostólico, presbítero de la muy ilustre y venerable congregación 
del Oratorio, en la villa de San Miguel el Grande, comisario general del Sto. 
Oficio, &e, dijo el padre doctor D. Juan Benito Diaz de Gamarra y Dava-
los, presbítero secular de la misma congregación, comisario del Santo Oficio, 
&, Impreso con las Licencias Necesarias [manuscrito].

Gallardo, Rafael. La tierra que antes era desierta y sin camino, o sea el san-
tuario de Jesús Nazareno de Atotonilco: su origen, historia y descripción. 



Del oratorio de San Miguel el Grande al santuario de Atotonilco / 179 

Escritas por Rafael Gallardo, natural y vecino de la ciudad de San Miguel 
del Allende, s. f. [manuscrito].

Maza, Francisco de la. San Miguel de Allende. Su historia. Sus monumentos, 
México, Frente de Afirmación Hispanista, 1972.

Mujica Pinilla, Ramón. Rosa Limensis. Mística, política e iconografía en torno 
a la patrona de América, México, Fondo de Cultura Económica, 2005.

Neri de Alfaro, Luis Phelipe. Guirnalda de flores, que en nueve días texera de-
voto el Enfermo, para ofrecerla rendido a la mas prodigiosa, y Sabia Medica, 
María sma. de la Salud, que se venera en su Santuario de San Miguel el 
Grande. A devoción, y expensas de su mas rendido Esclavo e indigno Cape-
llán, P. Luis Phelipe Neri de Alfaro, presbítero de la Congregacion del Ora-
torio de Sr. San Phelipe Neri de dicha Villa, y Capellán del Santuario de 
Jesús Nazareno de Atotonilco. Reimpressa en México, en la Imprenta de 
la Bibliotheca Mexicana, en el Puente del Espiritu Santo, año de 1765.

––––––––. La mas hermosa, salutífera flor de los campos, el mas peregrino olo-
roso lirio de los valles, la rosa mas fragante de los jardines, al clavel mas 
disciplinado de los huertos, el santísimo redepmtor de nuestras alma Jesus 
Nazareno, Señor de Aguas Calientes, Impressa en México, por la Viuda 
de D. Joseph Bernardo de Hogal, Año de 1752.

Oratorios de San Felipe Neri en México y un testimonio vivo, la fundación del 
Oratorio de San Felipe en la villa de Orizaba, México, Centro de Asisten-
cia y Promoción, 1992. 

Pérez de Espinosa, Isidro. Biografía del M. R. P. Dr. D. Juan Antonio Pérez de 
Espinosa, Fundador de la congregación del Oratorio de Ntro. Sto. P. Felipe 
Neri en la Villa de San Miguel el Grande, hoy ciudad de San Miguel de 
Allende Edo. de Guanajuato, México, México, Barrie, 1942.

––––––––. El familiar de la America i domestico de España. Estraño de su 
patria inatural dela agena vida mui exemplar del venerable Padre Doctor, 
D. Juan Antonio Perez de Espinosa Clerigo Presbytero Secular, Fundador 
del Oratorio dela Congregacion de S. Felipe Neri dela Villa de S. Miguel el 
Grande en estas Indias Septentrionales, y Propagador de otros en los Domi-
nios de España, que fallecio en la Nobilisima Ciudad de Cordova del reyno 
de Andalucia, con fama de Varon Apostolico. Sacala aluz el P.F. Isidro Fe-

	 lis de Espinosa su hermano Uterino, Predicador Apostolico del Colegio dela 
Santissima Cruz de Queretaro, Chronista General dela Santa Provincia de 
Michoacan, y delos Colegios de Propaganda fide Observantes de esta Ameri-
ca, Qualificador del Santo Oficio, Revisor de libros, y obsequioso venerador 
de los Oratorios [de] San Felipe Neri. a. 1753. [manuscrito]



180 / Erandi Rubio Huertas

Pérez Gavilán, Ana Isabel. “The viacrucis in Eighteenth-century New Spain: 
innovative practices in the Sanctuary of Jesus of Nazareth at Atotonilco, 
Guanajuato”, tesis de doctorado de Filosofía de la Historia del Arte, 
Binghamton University, State University of New York, 2010.

Rubial García, Antonio. La santidad controvertida. Hagiografía y conciencia 
criolla alrededor de los venerables no canonizados de Nueva España, Méxi-
co, Fondo de Cultura Económica, 2001.

Rubio Huertas, Erandi. “Imágenes de la pasión en el templo de Jesús Na-
zareno, Atotonilco, Guanajuato”, tesis de maestría en Estudios de Arte, 
México, Universidad Iberoamericana, 2011.

Santiago Silva, José de. Atotonilco. Alfaro y Pocasangre, México, Ediciones 
La Rana, 2004.

––––––––. Apéndice documental. Atotonilco. Alfaro y Pocasangre, México, 
Ediciones La Rana, 2004. 

Tapia, Reynaldo, C. O. “El Ven. P. Luis Felipe Neri de Alfaro y el Oratorio 
de San Miguel de Allende. Gto.”, Segundo Encuentro Nacional de Histo-
ria Oratoriana, México, Órgano de la Comisión de Historia de la Fede-
ración de los Oratorios de San Felipe Neri de la República Mexicana, 
1986, pp. 36-42.


