
1943RESEÑAS

transmisión y contagio. La causa del cólera tiene una base en las 
posibilidades del Vibrio de desarrollarse, multiplicarse y 
disemi-narse por medio del agua contaminada por desechos 
orgánicos, en cuyo interior las diminutas bacterias luchan por 
sobrevivir e incrementarse; pequeños organismos que son 
capaces de acabar con su enorme víctima, el humano, en pocas 
horas. El libro Cóle-ra y población queda integrado al cúmulo de 
conocimientos gene-rados en tiempos recientes sobre una de las 
epidemias investigadas con gran entusiasmo en las últimas 
décadas; brinda valiosa infor-mación para áreas poco estudiadas, 
además de abundar en las rutas del contagio, por lo cual sin duda 
constituye una referencia obli-gada al tema.

Lourdes Márquez Morfín
Escuela  Nacional  de  Antropología  e  Histor ia- i na h

Pablo Mijangos y González, The Lawyer of the Church. Bis-
hop Clemente de Jesús Munguía and the Clerical Response to 
the Mexican Liberal Reforma, Lincoln y Londres, Universi-
ty of Nebraska Press, 2015, 335 pp. ISBN 978-080-325-486-2

Producto final de la disertación doctoral presentada por su autor 
en la Universidad de Texas-Austin en 2009, la obra que Mijangos 
nos ofrece es una interesante biografía del célebre obispo michoa-
cano, elaborada a partir de una amplia revisión de un poco más 
de una decena de fondos documentales de México, Italia y Esta-
dos Unidos, y una extensa bibliografía de alrededor de 500 títulos. 
Fundamentalmente obra de historia intelectual, realiza también 
aportes a la historia de la educación, de la cultura y de la vida polí-
tica del siglo xix.



1944 RESEÑAS

	 Cabe señalarlo desde ahora, aunque no deja de prestar atención 
a otras tradiciones historiográficas, si algo es notorio a lo largo del 
texto es su deuda sobre todo con la propia historiografía anglo-
sajona, en particular con la obra de David A. Brading. De hecho, 
es a partir de los trabajos de este último que nuestro autor rea-
liza su planteamiento: frente a una lectura de Munguía como un 
“intransigente”, este texto nos muestra la complejidad de su pen-
samiento, y a través de él, la de los obispos mexicanos de mediados 
de ese siglo. Desde la introducción nos lo aclara, el “abogado de  
la Iglesia” mexicana no sólo fue un gran opositor a la moderni-
dad y al liberalismo, sino también un deudor de los movimientos 
intelectuales del mundo atlántico de la época. En ese sentido, esta 
biografía constituye sobre todo un aporte fundamental para la his-
toria de la construcción de una de las corrientes del pensamiento 
conservador en México, el ultramontanismo y, más ampliamente, 
es un trabajo que nos ayuda para pensar las categorías del mun-
do católico de la época.
	 En concreto, la obra se estructura en seis capítulos, que siguen 
paso a paso, en orden cronológico, la vida y obra de Clemente de 
Jesús Munguía, claro está, haciendo énfasis en su papel de hombre 
de letras y de actor político. Así, el primer capítulo nos lleva de su 
pueblo natal, Los Reyes, hasta su ordenación en 1841, presentán-
donos además el contexto de la época: en primer término la his-
toria de la ciudad episcopal de Valladolid de Michoacán, de cuya 
interpretación la obra es deudora de las obras de Margaret Chow-
ning, Wiliam B. Taylor y David A. Brading; en segundo lugar, el 
contexto político del México independiente, haciendo énfasis en 
su inestabilidad política.
	 Sin duda, los capítulos 2 al 4 son los más interesantes de la 
obra. En ellos, Mijangos realiza el análisis, primero de la obra 
educativa del futuro obispo al frente del seminario diocesano de 
Michoacán, y luego de sus textos relacionados con dos temas fun-
damentales: el lenguaje y el derecho. Es en estos pasajes que el 



1945RESEÑAS

autor nos muestra las variadas lecturas, clásicas y modernas, reli-
giosas y profanas, procedentes de diversas latitudes (en particular, 
mas no exclusivamente, francesas), no sólo recibidas por Munguía 
sino también recomendadas a sus estudiantes. Acaso lo que más 
resalta del capítulo 2 es que si bien existe una preocupación por 
evitar y responder a los representantes más radicales de la cultu-
ra moderna y sus expresiones más características, la diversidad de 
referencias es buena prueba de que no había un proyecto de cons-
trucción de una cultura específicamente católica, o clerical incluso, 
como sí ocurría ya en otras latitudes del mundo católico. Resal-
temos por otro lado que se trata de una interesante contribución 
a la historia de la educación decimonónica, no sólo del clero sino 
también de los juristas, unos y otros, pero sobre todo los últimos, 
protagonistas de la vida política de la época.
	 De manera más clara, en el capítulo 3, Mijangos nos guía en 
un análisis fino por las transformaciones del pensamiento de un 
autor que, en sus primeras obras, era capaz de citar positivamente 
incluso a autores sensualistas como Condillac. Es además en estas 
páginas donde la obra va realmente más allá de los temas estricta-
mente institucionales para profundizar en las diversas batallas cul-
turales del siglo xix, que la biografía de Munguía ilustra bien. De 
nueva cuenta se advierte que, a pesar de la radicalización progre-
siva del futuro obispo, las ambigüedades se mantienen. Hay cla-
ros posicionamientos en materias literarias (en contra de la novela 
y a favor del neoclasicismo, por ejemplo), recuperación explícita 
de apologistas católicos (Chateaubriand y Balmes en concreto), 
sin embargo, los modelos de la oratoria de Munguía no dejaban 
de ser autores galicanos y clásicos paganos.
	 Punto culminante de este recorrido por la obra del clérigo 
michoacano, el capítulo 4 trata sobre todo de “El derecho natu-
ral”, su texto no sólo el más estrictamente político, no sólo el 
más difundido –según se ocupa de constatar Mijangos en los 
capítulos posteriores–, sino asimismo el que mejor representa 



1946 RESEÑAS

la complejidad de su pensamiento en general, y podríamos decir 
que también el de un extenso sector del episcopado mexicano de 
la época. Esa complejidad era tal en la medida en que, según se 
demuestra con detalle en esas páginas, Munguía pensaba al mis-
mo tiempo la soberanía del Estado y la soberanía de la Iglesia. 
Era defensor de una legitimidad política moderna, y por tanto de 
un régimen en que si bien la libertad y la igualdad estarían supe-
ditadas a la seguridad, la propiedad y el orden, no podía ser sino 
constitucional y representativo. Si en ello era cercano a los libera-
les moderados, al mismo tiempo concebía una constitución de la 
Iglesia como “sociedad perfecta”, en que la primera autoridad era, 
incuestionablemente, la del papa, acercándose así al ultramonta-
nismo, igualmente moderado.
	 Hay que señalarlo, si bien corresponde acaso a Munguía el 
mérito de haber desarrollado extensamente ese proyecto de Esta-
do y de Iglesia, otros estudios recientes –destaquemos los trabajos 
de Sergio Rosas sobre Francisco Pablo Vázquez– han mostrado 
que su republicanismo católico era compartido por buena parte 
del alto clero de la época. Acaso se extraña, pero se entiende que 
no era posible en una obra ante todo biográfica, alguna atención a 
las obras y documentos de los predecesores inmediatos del obis-
po Munguía en las mitras mexicanas.
	 Los últimos dos capítulos abordan el papel político de Mun-
guía ya como obispo, desde su controvertido juramento –o mejor 
dicho, su negativa a jurar– en 1851, hasta su papel en las guerras de 
Reforma e intervención francesa, y su muerte en 1868. Si, como 
cabía esperar, el análisis insiste en la coherencia del obispo con 
los principios declarados en sus obras de la década anterior, ade-
más continúa mostrándonos el camino del prelado hacia una pos-
tura ultramontana cada vez mejor definida. Ya otros autores de 
nuestra historiografía habían apuntado al interés de reconstruir 
la “larga marcha del conservadurismo”, como la denominó Brian 
Connaughton en su momento. Mijangos nos ofrece en concreto 



1947RESEÑAS

los difíciles caminos por los que se consolidó una opción ultra-
montana, específicamente eclesiástica y singular en el panorama 
del conservadurismo mexicano.
	 Opción singular, decimos, porque no necesariamente contaba 
con el consenso pleno del clero. El autor nos cuenta cómo el obispo  
michoacano se convirtió en “líder intelectual” del episcopado, según 
sus propios términos, superando al arzobispo de México, Lázaro 
de la Garza, más dispuesto a la negociación. Más todavía, aun  
si Munguía y la mayoría de los obispos se posicionaron cada 
vez con más firmeza en contra de la Reforma liberal, Mijangos 
demuestra que no por ello lograron establecer una relación cordial, 
sino más bien distante con los militares conservadores, empezando 
por el general Santa Anna, y claro está, con el régimen del Segundo 
Imperio. Conviene apuntarlo también: los trabajos de Marta Euge-
nia García han hecho patente el liderazgo que tuvo en su momento 
el arzobispo Labastida, y su relación de confianza con conservado-
res civiles, en particular Ignacio Aguilar y Marocho. La biografía 
del obispo michoacano, si bien da cuenta asimismo de esos víncu-
los con algunos líderes laicos, nos lo presenta sobre todo consoli-
dando su prestigio en las más altas instancias eclesiásticas: la corte 
de Pío IX, desde donde realizó sus últimas intervenciones políti-
cas. En suma pues, el lector encontrará también en estas páginas 
una interesante historia de las diferencias políticas que se urdían 
dentro del conservadurismo mexicano de mediados del siglo xix.
	 En fin, pues, la obra concluye volviendo sobre el tema de la 
modernidad en la Iglesia. A la luz del recorrido por la vida y obra 
de Clemente de Jesús Munguía, resulta claro que “la respuesta cle-
rical a la Reforma liberal” –como reza el subtítulo del libro– no 
puede concebirse en términos binarios de oposición entre pro-
greso y reacción, o tradición y modernidad. El autor nos propone 
una lectura en que, lejos de una “nostalgia reaccionaria”, la Igle-
sia asumió también la modernidad, hasta el punto de disputar la 
concepción monista de la soberanía del Estado (p. 236).



1948 RESEÑAS

	 Aportación de gran relevancia a la historiografía política en 
general, lo es de manera particular para quienes se interesan en la  
conceptualización del catolicismo del siglo xix. Destaquemos 
tan sólo que la obra de Mijangos nos ayuda a plantear el uso de 
categorías como galicano, jansenista, regalista y, desde luego, 
ultramontano. En principio, porque la propia obra contiene infor-
maciones interesantes sobre su uso político: ultramontano tenía 
“connotaciones antipatrióticas” (p. 127), mientras que jansenismo 
y regalismo prácticamente se equiparaban a herejías en la retóri-
ca de los obispos (p. 185). No por ello resultan menos impor-
tantes para el análisis, mas si ya otros trabajos han apuntado a la 
importancia de la definición de la Iglesia como “sociedad perfec-
ta” en los obispos del siglo xix, e incluso han trabajado la relación 
de los prelados con la Santa Sede, nuestra historiografía ha sido 
más bien reticente a calificarlos de “ultramontanos”. Al respec-
to es ilustrativo por ejemplo que el libro de García Ugarte sobre 
Pelagio Labastida (Poder político y religioso. México, siglo xix, 
2010), no utilice siquiera el término para analizar la obra de quien 
fue el gran amigo del obispo Munguía. Aunque incipiente aún, el 
trabajo de Mijangos abre las puertas hacia una comparación más 
profunda con la extensa bibliografía francesa que ha trabajado el 
tema (trabajos como los de Philippe Boutry o más recientemente 
Vincent Petit), en particular por lo que toca a los referentes cul-
turales del ultramontanismo, aportándonos sobre todo su com-
prensión como un proceso y no como algo dado y natural en el 
alto clero de la época.
	 Algo semejante puede decirse por lo que toca a “jansenismo”, 
“regalismo” y “galicanismo”: esta biografía sobre el obispo Mun-
guía nos ayuda a reflexionar sobre su uso. La historiografía sobre 
el catolicismo liberal de la primera mitad del siglo xix es ya exten-
sa, aunque no se distingue por un claro consenso sobre la perti-
nencia en el uso de esos términos. Gracias a los trabajos de Brian 
Connaughton en particular, conocemos mejor sobre las diversas 



1949RESEÑAS

corrientes de pensamiento presentes en los clérigos de la época. 
De nueva cuenta un diálogo con las obras francesas ayudaría a cla-
rificarlas y a construir denominaciones más precisas para el caso 
concreto de México.

David Carbajal López
Univers idad de Guadalajara-Centro Univers i tar io  de  los  Lagos

Erika Pani, Para pertenecer a la gran familia mexicana: procesos  
de naturalización en el siglo xix, México, El Colegio de 
Méxi-co, 2015, 204 pp. ISBN 978-607-462-713-8

México nunca ha sido un país de inmigración masiva. Durante 
las grandes migraciones transatlánticas de fines del siglo xix, 
sólo 0.6% de los inmigrantes europeos se establecieron en 
México. En ningún momento su población nacida en el 
extranjero supe-ró 1%. Buena parte de sus inmigrantes eran 
técnicos, comercian-tes e inversionistas que nunca habían 
pensado en quedarse. Otros utilizaron a México como puerta 
trasera para ingresar a Estados Unidos evadiendo los controles 
migratorios de ese país. Qui-zá dos terceras partes de los 
inmigrantes que llegaron a México entre 1910 y 1926 siguieron 
su camino hacia el norte.1 El número de extranjeros que se 
naturalizaron mexicanos es aún menor. Pro-bablemente falten 
algunos documentos, pero los registros que se examinaron para 
este libro muestran que sólo 3 845 extranjeros se convirtieron 
en mexicanos entre 1828 y 1917.
1 David Scott FitzGerald y David Cook-Martín, Culling the Masses: The 
Democratic Origins of Racist Immigration Policy in the Americas, Cambridge, 
Harvard University Press, 2014.


