DOI: 10.19130/irh.2023.2.00S01X011
Articulo

Una lectura fenomenolégico-hermenéutica de la interpretacion. El caso del
conocimiento de la historia
A Phenomenological-Hermeneutical Reading About the Interpretation.
The Case of The Knowledge of History

Pilar Gilardi™*
https://orcid.org/0000-002-3405-2496

tUniversidad Nacional Autonoma de México, email: pilargilardi@gmail.com

Resumen:

El articulo propone una lectura fenomenoldgico-hermenéutica del fendmeno interpretativo a
partir del pensamiento de Martin Heidegger. En concreto, de aquel que va de las primeras
lecciones (1920-1923), hasta Ser y tiempo (1927). Desde este horizonte de comprension, la
interpretacion no debe entenderse como mero sinénimo de opinién subjetiva, sino como
fendmeno ontoldgico y estructural.

Palabras clave: interpretacion, comprension, hermenéutica, Martin Heidegger, historia.

Abstract:

The article proposes a phenomenological-hermeneutic reading of the interpretative
phenomenon, based on the thought of Martin Heidegger. Specifically, from the one that goes
from the first lessons (1920-1923) to Being and Time (1927). From this horizon of
understanding, interpretation should not be understood as a mere synonym of subjective
opinion, but as an ontological and structural phenomenon.

Keywords: interpretation, understanding, hermeneutics, Martin Heidegger, history.

Recibido en 16 de enero de 2023
Aceptado en 28 de abril de 2023

Introduccion

A lo largo de las paginas que siguen nos hemos propuesto pensar, desde una lectura
heideggeriana que podemos denominar fenomenoldgico-hermenéutica, el carécter
trascendental, léase: estructural, del fendmeno interpretativo y el lugar que la interpretacion,
asi comprendida, tiene en el conocimiento de la historia. Para poder hacerlo, en un primer
momento nos detendremos en esa suerte de naturalizacion que el uso cotidiano del término
interpretacion pone de manifiesto. Posteriormente, analizaremos la concepcion que de la
interpretacion tiene Heidegger para solo asi, finalmente, poder advertir su funcion en el
conocimiento histérico o de la historia (aqui tomados como sinénimos).



En su articulo dedicado al vinculo entre percepcion e interpretacion en el campo de la
filosofia heideggeriana, Ramon Rodriguez sefala: “Interpretacion es hoy un concepto
completamente habitual en nuestra practica lingiiistica. [...] El uso del término interpretacion
resulta ser del dominio de todos los campos, disciplinas y ambitos del saber, a tal grado que
se ha convertido en un topico practicamente incuestionable”.! Parece que todos entendemos
de qué se trata cuando se habla de interpretacion, en efecto:
Interpretacion funciona hoy como un concepto transgenérico que se
usa sin recato en todos los &mbitos de la vida, desde los aspectos méas
cotidianos y triviales hasta las consideraciones mas sesudas en
filosofia, historia, politica, economia, incluso deporte. Los profesores
saben bien que en el aula equivale crecientemente a opinion: “tener
una interpretacion” es tanto como opinar Sin mas sobre algo y las
opiniones, como se dice, son siempre “subjetivas” [...].2
La consecuencia de este uso indiscriminado del concepto lleva consigo la omision de la
pregunta sobre su naturaleza. No sabemos con claridad qué significa interpretar. Que esta
claridad no se logre en el &mbito de nuestra vida cotidiana no representa ningun problema,
pero que su sentido permanezca en la ambigiiedad, cuando no en la obscuridad, resulta un
problema importante en el campo de la reflexion y el andlisis del conocimiento cientifico.
Es bien sabido que en el siglo X1X Dilthey propone una distincién del conocimiento basada
en el objeto de estudio que compete a las ciencias, a saber, la naturaleza y el mundo del
espiritu. Al primer ambito de conocimiento lo denomina ciencias de la naturaleza, al segundo,
ciencias del espiritu. A cada uno pertenece un método de estudio distinto. Mientras que las
primeras tienen como parametro de verdad aquello que es posible medir y cuantificar, las
segundas tienen como objeto lo que podriamos denominar la vida del espiritu. De tal suerte,
las primeras se rigen por el principio de causalidad y las segundas por la comprension
(Verstehen), que debe distinguirse de la explicacion, y da cuenta de la finalidad e
intencionalidad de las manifestaciones del espiritu humano.®
A la comprension (Verstehen) le es propia la interpretacion (Auslegung) como forma de
realizacién. Reconocer el caracter interpretativo de dichas ciencias sin llevar a cabo
cuestionamiento alguno supondria abandonar a la ambigiiedad el conocimiento que nos
proporcionan y a renunciar a acceder a la verdad que se busca en cada una de ellas.
Probablemente el caso de la ciencia historica sea uno de los mas ilustrativos con respecto al
problema de la interpretacion. En efecto, la aspiracién del historiador de dar cuenta del
pasado suele enfrentarse con la disyuntiva entre la teoria del conocimiento de raigambre
positivista, segun la cual es necesario volver a los hechos brutos, a los datos puros, o la
respuesta a esta postura, enfaticamente pronunciada por Nietzsche, segun la cual “no hay

1 Cf. Ramén Rodriguez, “La percepcion como interpretacion. La fenomenologia de la

percepcion de Heidegger y la tradicion hermenéutica”, Studia Heideggeriana 2 (abril de
2012): 179.

2 1bid.

3 Cf. Encyclopaedia Herder en linea, s. v. ciencias del espiritu.



hechos, solo interpretaciones”.* El problema de esta disyuntiva, segun la fenomenologia
hermenéutica, es que la contraposicion entre hechos e interpretaciones supone la idea de que
existen hechos en si mismos o sentidos en si mismos, de manera que toda intervencion por
parte de un sujeto cognoscente llevaria consigo, irremediablemente, su distorsion.®

Una concepcion de este tipo descansa sobre una comprension determinada del sujeto y de la
realidad.® Ciertamente, desde este punto de partida, el hombre se entiende como un sujeto
que se enfrenta al mundo como a una realidad neutral. Sin embargo, es precisamente esta
nocion de realidad la que debe ponerse en tela de juicio. Por realidad suele comprenderse
“un @mbito de las cosas cuya existencia es autonoma, aquello que es por si y no por otro, a
diferencia de las cosas cuya existencia depende de la mente como, por ejemplo, el
conocimiento”.” Asi considerada, la realidad seria el conjunto de las cosas existentes fuera
de nosotros en el que la conciencia humana no tendria ninguna incidencia, seria lo meramente
subsistente y, en consecuencia, la verdad vendria a ser el resultado de la adecuacion o
concordancia con la cosa que estd simplemente ahi, esperando a ser conocida.

De acuerdo con la fenomenologia hermenéutica, no es a la realidad —entendida como
aquello que subsiste con independencia del sujeto—, sino al mundo al que la existencia
humana esta dirigida. En efecto, al cuestionar el esquema sujeto-objeto, propio de la
modernidad, resulta que aquello a lo que irremediable y estructuralmente esta referido el
hombre es al mundo y este forma parte de su modo de ser. La comprension del hombre como
ser-en-el-mundo supone que antes de toda representacion o reflexion estamos en medio de lo
otro y de los otros, tratando de manera significativa con todo aquello que nos rodea y forma
parte de nuestro mundo circundante. En la medida en que el hombre es ser-enel-mundo, todo
aquello que le es dado surge ya desde el sentido. Precisamente, una de las tesis fundamentales
de la fenomenologia hermenéutica consiste en afirmar que el sentido no es algo que se agrega
posteriormente a los hechos, sino el horizonte o fondo desde el cual estos tienen lugar. Aqui
radica el caracter “previo”, a priori del sentido, que justifica por qué hablar de interpretacion
no implica, en ningun caso, abandonar el pensar al &mbito de lo meramente relativo y
“subjetivo” de la opinidn, sino un retorno de la mirada a su caracter estructural. Por ello: “La
interpretacion no arroja ‘significado’ sobre el nudo ente que estd ahi, ni lo reviste con un
valor, sino que lo que comparece dentro del mundo, ya tiene siempre, en cuanto tal, una

4 Friedrich Nietzsche, Fragmentos Pdstumos (Madrid: Tecnos, 2008), Fragmento 2 [148],
2[149].

> “[...] la contraposicion de hecho e interpretacion que se maneja en este contexto reposa en
la idea de que hecho significa necesariamente ‘hecho en si’ (o ‘sentido en si’), es decir, algo
que estaria por principio fuera de todo proyecto comprensivo, de toda ‘interpretacion’. Un
hecho que se diera ya dentro de un ambito de sentido dejaria de ser hecho, dejaria de ser algo
propiamente dado, para convertirse en el resultado de una interpretacion, de una previa
introduccion humana de sentido, lo que le haria perder el ‘prestigio’, la fuerza obligante de
la realidad” (Rodriguez, “La percepcion como interpretacion”, 202).

® Sobre los distintos sentidos del término realidad, véase Juan Diego Véjar, “Sobre los
multiples sentidos de la realidad: hermenéutica para una ontologia realista” (tesis de
doctorado, Universidad Nacional Auténoma de México, 2022, defendida con mencion
honorifica el 6 de marzo de 2023), 6-45 y 89-138.

" Cf. ibid., 9.



condicion abierta en la comprension del mundo, y esta condicion queda expuesta mediante

la interpretacion”.®

Sin duda, el problema de la interpretacion pertenece al ambito de la hermenéutica. En sus
inicios ligada a la retdrica y a la comprension de los textos sagrados, en el siglo XIX sera
vinculada al ambito de la vida por Schleiermacher y al campo de las ciencias del espiritu por
Dilthey.’

A principios del siglo XX, Martin Heidegger puso en tela de juicio la consideracion que
dichos autores habian llevado a cabo de la interpretacion, ya que, a sus ojos, dichas formas
de entender la hermenéutica pierden de vista el objetivo de verdad de toda comprension e
interpretacion,'® y propuso una radicalizacion de la hermenéutica que implicaba un
desplazamiento de la interpretacion (Auslegung) como operacién cognitiva a condicion o
forma de la existencia (Dasein). Su concepcién de la comprension (Verstehen) como distinta
de la explicacién, propia del conocimiento teérico y representativo, fue determinante para lo
que en adelante se entendera por filosofia hermenéutica. En efecto, lo que en los siglos XX
y XXI se comprende bajo dicho rétulo es deudor del cuestionamiento heideggeriano. Autores
como Gadamer o Ricoeur no vacilaron en reconocer este legado en su propio pensamiento.
Comprensién (Verstehen) e interpretacion (Auslegung) no fueron ya entendidas como

8 Cf. Martin Heidegger, Ser y tiempo, traduccion de Jorge Eduardo Rivera (Santiago de
Chile: Editorial Universitaria, 2002), 153.

9 Ciertamente: “La historia de la hermenéutica es, en esencia, la historia de la interpretacion.
La propia palabra hermenéutica aparece en el siglo XVII cuando Dannhauer denominé con
ella al arte de la interpretacion [Auslegungslehre]” (cf. Jean Grondin, ¢(Qué es la
hermenéutica? [Barcelona: Herder, 2008], 21). Claro que en ese primer contexto de
aparicion, y desde antiguo, este arte era aplicado a la interpretacion de los textos,
especificamente los que tenian importancia capital, a saber: teoldgicos (hermeneutica sacra),
juridicos (hermeneutica iuris) y filolégicos (hermeneutica profana). Después de esta
aplicacion especifica de la interpretacion, Dilthey busco su expansion a las denominadas
ciencias del espiritu, alcanzando asi la hermenéutica un caracter, mas bien, general. Y fue
Heidegger quien, no solo con su revolucion respecto del fenémeno de la comprension, sino
con su critica a la modernidad y a la tradicion, pudo volcar la interpretacion no solo a un
caracter universal, sino fundamental, esto es, inherente y constitutivo de toda posible
articulacion practico-operativa y, ain mas, teorico-especulativa. Tal y como él mismo
escribe:  “los  supuestos ontolégicos del conocimiento histérico trascienden
fundamentalmente la idea del rigor de las ciencias mas exactas. La matematica no es mas
rigurosa que la historia, sino tan solo mas estrecha...” (Heidegger, Ser y tiempo, 177). “Esta
priorizacion del ser humano en el esquema ontolégico —y subsecuentemente
epistemoldgico— fue el impulso decisivo para posteriores elaboraciones de la hermenéutica
entendida como ciencia-metodologia fundamental” (V¢éjar, “Sobre los multiples sentidos de
la realidad”, 31).

10 Grondin, ¢Qué es la hermenéutica?, 30.



operaciones de la conciencia, sino como formas de la existencia, a saber, del hombre
comprendido como Dasein y, por ende, como ser-en-el-mundo. En efecto, “La apertura del
comprender concierne siempre a la constitucion fundamental entera del ser-en-el-mundo”.*
En tanto que ser-en-el-mundo y no frente al mundo, el hombre debe ser comprendido como
instancia de sentido, esto es, como lugar de encuentro con aquello que llamamos mundo.
Como lugar de encuentro supone que todo lo que nos es dado, inevitable e
irremediablemente, nos es dado desde la comprensién y, por ende, desde la interpretacion.
Comprension e interpretacion no son sindnimos; esta ultima debe ser entendida como el
desarrollo de la primera; en efecto: “[La interpretacion] es el desarrollo en el que el
comprender se apropia de lo previamente comprendido”,!? de modo tal que: “En la
interpretacion el comprender no se convierte en otra cosa, sino que llega a ser €l mismo. La
interpretacion se funda existencialmente en el comprender, y no es este el que llega a ser por
medio de aquella”.®® En este sentido, es posible afirmar que comprender e interpretar, en la
medida en que pertenecen al modo de ser de la existencia humana, tienen estatuto ontolégico,
lo cual significa que tienen caracter estructural y por ende irrenunciable. El encuentro con el
mundo se lleva a cabo, necesariamente, de manera significativa; por ello el sentido no es algo
que agreguemos a las cosas ya conocidas, sino el horizonte desde el cual comparecen.*
Ahora bien, comprender y entender son términos que cotidiana y regularmente estan
vinculados y que técnicamente deben distinguirse. Que el comprender determine el entender
y el conocer pone en evidencia la primacia de lo preteorético frente a lo teorético, suelo
originario al que Heidegger pretende conducir el quehacer filosofico. La interpretacion
(Auslegung) entendida como estructura basica de la vida humana,® pone de manifiesto que
nuestro modo de ser en el mundo, primeramente, no tiene caracter reflexivo o teérico sino
practico y significativo.® De manera que:

lo que precede a la interpretacion y la funda es [...] un tener [y un

ver] ya previamente lo que va a ser percibido, consistente en la pura

familiaridad practico-operativa con una trama de relaciones como

11 Heidegger, Ser y tiempo, 168.

12 Ipid., 72.

13 Ibid.

14 «“Que el comprender sea una estructura ontoldgica de la existencia humana, coextensiva
con el hecho mismo de estar en el mundo, que anticipa siempre un campo de sentido dentro
del cual se realizan todos los comportamientos humanos, determina que estos tengan siempre
caracter interpretativo, es decir, que las cosas y sucesos del mundo que comprendemos son
siempre resultado de su articulacién con ese campo abierto” (Rodriguez, “La percepcion
como interpretacion”, 200).

15 En efecto, “la interpretacion es la estructura bésica de la vida humana, por lo que toda
accion propiamente humana es interpretacion y de ahi que posea un caracter universal, en el
sentido de que es la condicion de posibilidad de las acciones humanas” (Véjar, “Sobre los
multiples sentidos de la realidad”, 37).

16 Sobre la rehabilitacion de la filosofia practica en la filosofia de Martin Heidegger, cf.
Franco Volpi, Heidegger y Aristoteles, traduccion de Maria Julia De Ruschi (Buenos Aires:
FCE, 2012); Angel Xolocotzi, Fenomenologia de la vida factica (México: Plaza y Valdés /
UIA, 2004); Alejandro Vigo, Arqueologia y aleteiologia y otros estudios heideggerianos
(Buenos Aires: Editorial Biblos, 2008) y Jesus Adrian Escudero, Heidegger y la genealogia
de la pregunta por el ser (Barcelona: Herder, 2010).



posibilidades de accion, en la que la cosa esta inserta [...] Ambos,
tener y ver previos, son perfectamente atematicos y preconscientes e
indican una instalacion en el mundo siempre significativa, un
moverse ya en campos de posibilidades de accidn que constituyen
horizontes de sentido. Por eso la interpretacion no constituye el
sentido, no lo alumbra o inaugura, sino que lo supone [...].Y’
Sin duda, el ser humano comprendido como Dasein no es un sujeto frente a un mundo, sino
en el mundo (In-der-Welt-sein) en medio de los entes (Sein bei) que le rodean y le incumben.
En la medida en que somos en el mundo y no frente al mundo, nuestro conocimiento siempre
estd determinado por el sentido, de modo que, todo nos es dado desde un horizonte que suele
pasar desapercibido.'® Que la interpretacion se funda en la comprension implica que siempre
se da sobre algo, a partir de algo, desde un contexto. No hay interpretacion que brote del
vacio. Por eso, en sentido estricto, hay que afirmar que: “La interpretacién no arroja cierto
‘significado’ sobre el nudo ente que esta-ahi, ni lo reviste con un valor, sino que lo que
comparece dentro del mundo, ya tiene siempre, en cuanto tal, una condicion respectiva
abierta en la comprension del mundo, y esta condicién queda expuesta por medio de la
interpretacion”.®
Si nos atenemos a la experiencia en términos fenomenoldgicos, esto es, a la cosa misma en
su darse, hay que reconocer que nunca experimentamos simplemente cosas o entes. Las cosas
en cuestion estdn ya siempre revestidas de sentido, no les agregamos, en un momento
secundario, etiquetas con un significado preciso. El sentido no es una propiedad o una cosa,
sino el fondo u horizonte desde el cual comparece lo que me es dado. De tal forma, es posible
afirmar que:
La interpretacion no es jamas una aprehensién, sin supuestos, de algo
dado. Cuando esa particular concrecién de la interpretacion que es la
interpretacion exacta de 10s textos apela a lo que “esta alli”, lo que
por lo pronto estad alli no es otra cosa que la obvia e indiscutida
opinion previa del intérprete, que subyace necesariamente en todo
quehacer interpretativo como aquello que con la interpretacion
misma ya estd “puesto”, es decir, previamente dado en el haber
previo, la manera previa de ver y la manera de entender previa.?
Si, tal y como hemos dicho, toda interpretacion tiene como base la comprensién, y si ambas
nociones tienen caracter a priori, entonces es necesario afirmar que el conocimiento se mueve
en un circulo. Desconocerlo y considerarlo como circulo vicioso (circulus vitiosus) significa
no comprender en absoluto la estructura del conocimiento. En efecto, “El argumento del
circulo [...] tiene una importancia capital para entender la labor hermenéutica, ya que lo que

177 Rodriguez, “La percepcion como interpretacion”, 190, y Heidegger, Ser y tiempo, 173 y
SS.

18 Heidegger toma el término Horizont de la fenomenologia de Husserl, pero lo disocia de la
percepcion. Para Heidegger, un horizonte es habitualmente una posicion, un punto
panoramico desde el que se pueden “ver” ciertos asuntos, comprender diferentes Situaciones,
es decir, constituye una prefiguracion significativa” (Jestis Adrian Escudero, El lenguaje de
Heidegger. Diccionario filosofico 1912-1927 [Barcelona: Herder, 2009], 114-115).

19 Heidegger, Ser y tiempo, 173

20 1bid. 174



podria parecer en principio una refutacion es mas bien ‘...una positiva posibilidad del
conocimiento mas originario’”.?! Heidegger lo dice asi:
[...] el cumplimiento de las condiciones fundamentales de toda
interpretacion exige no desconocer de partida las esenciales
condiciones de su realizacion. Lo decisivo no es salir del circulo, sino
entrar en él en forma correcta. Este circulo del comprender no es un
circuito en el que gire un genero cualquiera de conocimientos, sino
que es la expresion de la estructura existencial de prioridad del
Dasein mismo.??
Asi las cosas, es posible afirmar que en el circulo hermenéutico se expresa la naturaleza
misma del conocimiento mas originario, esto es, aquel que precede de la experiencia
comprendida como nuestro inmediato estar-en-medio-de-las-cosas que nos rodean, de
manera que cualquier tipo de conocimiento basado en la representacidn y susceptible de ser
conceptualizado tiene necesariamente caracter derivado.
En este sentido, resulta importante advertir que, desde esta consideracion estructural de la
interpretacion, esto es, previa o a priori, la verdad no esté en la consecucion de lo objetivo e
imparcial, sino justamente en la atencion a su naturaleza eminentemente comprensiva e
interpretativa. Por ello, es posible afirmar que en los fendmenos de la comprension y la
interpretacion se hace patente lo inadecuado que seria, por un lado, comprender al hombre
como separado del mundo, y, por el otro, la busqueda de neutralidad y objetividad respecto
del objeto conocido. 24

Resulta muy importante advertir que la hermenéutica parte de la base de que la experiencia
humana esté atravesada por encubrimientos, en efecto, el llamado fenomenoldgico ja las
cosas mismas! pone de manifiesto que estas no nos son dadas libres de encubrimiento. Ser
inmediatamente en el mundo no significa que nuestro encuentro con los otros entes —tanto
con aquellos que tienen nuestra misma forma de ser, como con los entes intramundanos en

21 V¢jar, “Sobre los multiples sentidos de la realidad”, 33.

22 Heidegger, Ser y tiempo, 176.

23 “[En el circulo] se encierra una positiva posibilidad del conocimiento mas originario,
posibilidad que, sin embargo, solo sera asumida de manera auténtica cuando la interpretacion
haya comprendido que su primera, constante y Gltima tarea consiste en no dejar que el haber
previo, la manera previa de ver y la manera de entender previa le sean dados por simples
ocurrencias y opiniones populares, sino en asegurarse el caracter cientifico del tema mediante
la elaboracion de esa estructura de prioridad a partir de las cosas mismas”(ibid.).

24<[...] en la estructura de la comprensién no es posible elaborar a cabalidad una disociacion
entre el ser comprensor y lo comprendido; la supuesta objetividad lograda con la
“suspension” o “eliminacion” de los prejuicios u opiniones propias del intérprete, no es mas
que su ocultamiento. Mas bien, de acuerdo con lo expuesto, la actitud adecuada seria poner
al descubierto y someter a cuestion estos prejuicios y con ellos al propio intérprete” (Véjar,
“Sobre los multiples sentidos de la realidad”, 28).



general— sea transparente. Inmediatez no es sinonimo de transparencia. En efecto,
cotidianamente estamos a tal grado inmersos en el mundo, tanto practicamente, por ejemplo,
cuando preparamos el café de la mafiana, escuchamos una clase, estamos listos para comer,
caminamos para reunirnos con alguien; como tedricamente, cuando leemos y estudiamos un
texto determinado, que no advertimos hasta qué punto eso, con lo que se establece un
encuentro, esta determinado por maltiples e implicitas interpretaciones que pueden encubrir
el asunto en cuestion dandolo por obvio.

Recordemos que el objetivo de la fenomenologia es precisamente dar cuenta de las cosas
mismas, tal y como nos son dadas y en los limites en los que nos son dadas.?® En su leccion
de 1923, Ontologia. Hermenéutica de la facticidad, Heidegger hace explicita esta
determinacion: “La fenomenologia tiene como proposito dar cuenta del acceso a las cosas
mismas”.?® En este sentido, hay que decir que: “Fenomenologia es ante todo un modo de
investigar: hablar de algo tal como ese algo se muestra y solo en la medida en que se
muestra”.?’ De lo anterior se desprende que la idea de método, esencial a la fenomenologia,
debe deslindarse de la nocion de metodologia, si por esta se entiende un conjunto de técnicas
o herramientas para la investigacion. En efecto, para Heidegger: “El método no es ningin
procedimiento externo, sino que se halla en estrecha relacion con su objeto [...]. El método
filosofico no es, pues, ninglin medio técnico o herramienta, sino solo posible al incluir al
‘objeto’ por investigar. En sentido estricto, el método es determinado por el ‘objeto’”.28 Para
la fenomenologia, fendmeno no refiere a cierta region de entes o a determinados temas que
habria que desarrollar, sino al modo de acceso a las cosas mismas: “El término fendmeno no
es una categoria sino que hace referencia al como del acceso, de la aprehension y la
verificacion”.?° Por eso, resulta fundamental hacer énfasis en que la fenomenologia no hace
referencia a un “qué”, sino al “cémo”, esto es, al modo, en que tiene lugar el encuentro con
el ente.

Puesto que el encubrimiento que afecta la posibilidad de aprehender la cosa misma no es
total: “La hermenéutica [interviene] como movimiento de descubrimiento, de des-
velamiento, des-enmascaramiento. [...] En efecto, la invocacién a las cosas mismas supone
gue no las vemos en si mismas, sino encubiertas en un campo que las distorsiona y desfigura
(como, por ejemplo, el de una tradicién que nos ensefia qué cosas vemos y como tenemos
que verlas)”.*® Este movimiento de des-velamiento no tiene como propdsito aniquilar los
supuestos, sino ponerlos al descubierto, hacerlos relevantes, de manera que es posible afirmar
que la tarea de la fenomenologia hermenéutica consiste en tratar de sacar a

25 Cf. el libro de mi autoria: Pilar Gilardi, Huellas heideggerianas en el pensamiento de E.
O’Gorman (México: Instituto de Investigaciones Historicas, UNAM, 2015) en el que es
posible encontrar una exposicion mas detallada del método fenomenolédgico-hermenéutico.
26 Martin Heidegger, Ontologia. Hermenéutica de la facticidad, traduccion de Jaime
Aspiunza (Madrid: Alianza Editorial, 1999), 95.

27 Ibid.

28 Angel Xolocotzi, Fenomenologia de la vida factica (México: Plaza'y Valdés / UIA,
2004), 51-52.

29 Heidegger, Ontologia, 95-97.

30 Escudero, Heidegger y la genealogia, 476-477.



la luz la historia del encubrimiento.3! Su prop6sito consiste en remontar la tradicion que
constituye y determina el conocimiento hasta las fuentes del asunto.3 Esta tarea solo puede
Ilevarse a cabo a través de una critica histdrica radical, que necesita del desmontaje. Solo a
partir del desmontaje critico de la tradicion es posible configurar de nuevo la posicion
originaria desde la cual se lleva a cabo el comprender y la interpretacion.
El proceder critico que se desarrolla a partir del desmontaje recien aludido es denominado
por Heidegger destruccion (Destruktion).3* Esta forma parte de uno de los tres momentos del
método hermenéutico fenomenoldgico.® Y constituye la piedra angular de la hermenéutica;
en efecto, Heidegger sefiala que
La hermenéutica cumple su tarea solo a través de la destruccion. [...].
La destruccion es méas bien el Unico camino a través del cual el
presente debe salir al encuentro de su propia actividad fundamental,
y debe hacerlo de tal manera que de la historia brote la pregunta
constante de hasta qué punto se inquieta el presente mismo por la
apropiacion y por la interpretacion de las posibilidades radicales y
fundamentales de la experiencia.®
En las lecciones del verano de 1923, Ontologia. Hermenéutica de la facticidad, vuelve sobre
lo antes dicho y sefiala: “En este sentido, la verdadera tarea de toda investigacion, que
pretenda llegar a lo mas originario, consistird en una labor desconstructiva y critica. La
hermenéutica es desconstruccion. [...] Todas las indagaciones deben comenzar en el ahora
mismo y ser de modo concreto siempre desconstructivas de lo historico decisivo
determinado”.®’
En Ser y tiempo (1927), Heidegger reitera la importancia de la destruccion de esta manera:
“[...] la destruccion no tiene el sentido negativo de un deshacerse de la tradicion ontologica.
Por el contrario, lo que busca es circunscribirla en lo positivo de sus posibilidades, lo que
implica siempre acotarla en sus limites, es decir, en los limites facticamente dados en el
respectivo cuestionamiento y en la delimitacion del posible campo de investigacion
bosquejado desde aquel”.®

31 Heidegger, Ontologia, 99. Las cursivas son mias

%2 |bid. Cita modificada.

% 1bid., 99-100.

% En nota al pie, José Eduardo Rivera, traductor de Ser y Tiempo, sefiala: “Destruktion es un
concepto fundamental en la filosofia de Heidegger, un concepto que debe ser entendido en
el sentido mas literal de la palabra, esto es, como de-struccion, o sea como el trabajo de
desmontar algo que ya estd montado, para ir a los fundamentos que lo constituyen. La
destruccion ontoldgica no tiene un sentido negativo, sino que significa, como lo dice el texto
mismo: despojar de su rigidez lo que a lo largo de la tradicion se ha anquilosado, y mostrar
de esta manera los elementos vivos y fecundos, las grandes intuiciones que estan a la base
del edificio tradicional” (Heidegger, Ser y tiempo, 458).

% Martin Heidegger, Los problemas fundamentales de la fenomenologia, traduccion de Juan
José Garcia Norro (Madrid: Trotta, 2000), 44-49.

3% Martin Heidegger, Interpretaciones fenomenoldgicas sobre Aristdteles (Informe Natorp),
traduccion de Jesus Adrian Escudero (Madrid: Trotta, 2002), 51-52.

37 Heidegger, Ontologia, 135.

3 Heidegger, Ser y tiempo, 46



En efecto, el cometido de la destruccion supone una revision profundamente historica anclada
en la propia historicidad del hombre; sin embargo, esta Ultima tiende a ser olvidada. La
tendencia deshistorizante del conocimiento cientifico se extiende a la filosofia y a la historia
misma, la cual silencia su propia historicidad y se pierde en objetivaciones que hacen del
pasado algo asi como un fdésil anquilosado, que ya nada dice de la conexion fundamental
entre vida e historia. Se olvida que del caracter historico del hombre nace la posibilidad de
la ciencia historica y en general de toda ciencia.

A

Asi pues, tal y como lo hemos sefialado, comprension e interpretacion ponen de manifiesto
la necesidad de mediacién que caracteriza el conocimiento humano. En el caso del
conocimiento de la historia la necesidad de esta mediacion es, todavia, mas evidente, ya que
su objeto de estudio no se da nunca de manera “presencial”. El pasado, como objeto de la
historia, nos es dado siempre e inevitablemente desde un presente que lo determina, pero al
que dicho pasado ya no pertenece, por ello, el conocimiento historico es un querer saber de
lo ausente, de lo que ya no esta, y, por ende, de los muertos.® No es casual que, desde otro
campo del conocimiento, a saber, el de la sociologia y el de la epistemologia de la historia,
Michel de Certeau afirme que la historia es una heterologia. Ciertamente: “Las ciencias
humanas, entre las que se encuentra la historia, podrian calificarse como saberes heterodoxos;
saberes cuya finalidad es alterar la propia ortodoxia”.*® En efecto, la historia elaborada de
alteridad y ausencia consiste en el reconocimiento del otro en tanto que otro.** Y la
interpretacion que la constituye debe advertir y atender esa distancia insalvable entre el
presente en el que se lleva a cabo, y el pasado del que intenta dar cuenta: “Hacer historia es
construir, después de ciertas operaciones, lo diferente y no lo semejante [...]. Cuando
entendemos que ayer las cosas se habian percibido, pensado, razonado desde un a priori
distinto del nuestro, en ese momento surge la inquietud, y ella siempre expresa la existencia
de la extrafia familiaridad, es decir, de que el mundo no siempre ha sido como el nuestro”.*2
En este sentido, la hermenéutica, y con ella la interpretacién, se convierten en una suerte de
traduccion, no ya solo de textos, sino de la vida misma, que consiste en convertir (sin
deformar) lo extrafio en familiar. En efecto: “La interpretacion, en resumidas cuentas, es un
procedimiento de transferencia de algo desconocido a algo conocido. Es un proceso de

39 Afirma Fernando Betancourt: “La historiografia, como escritura, se despliega en términos
de heterologia, es decir, como ciencia de la diferencia, una operacién escrituraria marcada
por la separacion respecto al otro (el pasado, el cuerpo, la tradicion)” (Fernando Jesus
Betancourt Martinez, “De ausencias y retornos: historiografia y psicoanalisis en la obra de
Michel de Certeau”, Cuicuilco 11, nim. 30 [enero-abril, 2004]: 20).

40" Alfonso Mendiola, “Michel de Certeau: las ciencias heterologicas como teoria de la
creencia”, Historia y Grafia, num. 40 (enero-junio 2013): 136.

1 Ibid., 145.

42 Ibid.



traduccion en el que se transforma algo en otra cosa”.*® EI malentendido y el error tienen
lugar cuando no se reconoce la distancia y la labor de traduccion que toda interpretacion lleva
consigo. El no reconocimiento de la distancia violenta la comprension y homogeniza la
diversidad de los sentidos. En el campo de la historia esto suele suceder cuando no se advierte
la multiplicidad de registros y matices interpretativos que constituyen el hecho mismo. El
peligro del anacronismo en la construccion del conocimiento histérico tiene lugar,
precisamente, cuando se sitla una persona o0 una cosa en un periodo que no se corresponde
con el que le es propio.** Cuando no se advierten los distintos registros interpretativos de
quien ha dado cuenta de lo sucedido y de los diversos registros desde los cuales tenemos
noticia de determinado hecho histérico. Ademas, claro estd, de reconocer nuestra propia
situacion o condicion interpretativa.

Advertir esta diversidad de registros interpretativos permite poner al descubierto el horizonte
de interpretacion desde el cual tenemos noticia de los hechos y por ende la posibilidad de
conocerlos con verdad. Existe, pues, una paradoja inherente a la hermenéutica que consiste
en el reconocimiento de que la interpretacién como una forma de traduccién que consiste en
hacer familiar lo desconocido, solo se logra cuando se reconoce la distancia, a veces infinita,
que caracteriza toda forma de alteridad.

Bibliografia
Betancourt Martinez, Fernando Jesus. “De ausencias y retornos: historiografia y psicoanalisis

en la obra de Michel de Certeau”, Cuicuilco 11, nim. 30 (enero-abril, 2004): 109-136.

Catoggio, Leandro. “La estructura hermenéutica de los seres vivos y de los artefactos
técnicos”, Revista CTS 7, nim. 19 (diciembre 2011): 123-129.

Escudero, Jesis Adrian. El lenguaje de Heidegger. Diccionario filosofico 1912-1927.
Barcelona: Herder, 2009.

Encyclopaedia Herder, en linea, Herder Editorial, 2017.

Escudero, Jests Adrian. Heidegger y la genealogia de la pregunta por el ser. Barcelona:
Herder, 2010.

Gilardi, Pilar. Huellas heideggerianas en el pensamiento de E. O’Gorman. México: Instituto
de Investigaciones Histéricas, UNAM, 2015.

Grondin, Jean. ¢ Qué es la hermenéutica? Barcelona: Herder, 2008.

Heidegger, Martin. Ontologia. Hermenéutica de la facticidad, traduccion de Jaime Aspiunza.
Madrid: Alianza Editorial, 1999.

43 Leandro, Catoggio, “La estructura hermenéutica de los seres vivos y de los artefactos
técnicos”, Revista CTS 7, nim. 19 (diciembre 2011): 124.

4 Real Academia Espafiola, Diccionario de la lengua espafiola, 23.2 ed., version 23.6 en
linea, s. v. anacronismo.



Heidegger, Martin. Los problemas fundamentales de la fenomenologia, traduccion de Juan
Joseé Garcia Norro. Madrid: Trotta, 2000.

Heidegger, Martin. Ser y tiempo, traduccion de Jorge Eduardo Rivera. Santiago de Chile:
Editorial Universitaria, 2002.

Heidegger, Martin. Interpretaciones fenomenoldgicas sobre Aristoteles (Informe Natorp),
traduccion de Jesus Adrian Escudero. Madrid: Editorial Trotta, 2002.

Mendiola, Alfonso. “Michel de Certeau: las ciencias heteroldgicas como teoria de la
creencia”, Historia y Grafia, num. 40 (enero-junio 2013): 133-161.

Nietzsche, Friedrich. Fragmentos postumos. Madrid: Tecnos, 2008.
Real Academia Espafiola, Diccionario de la lengua espafiola, 23.a ed., versién 23.6 en linea.

Rodriguez, Ramoén. “La percepcion como interpretacion. La fenomenologia de la percepcion
de Heidegger y la tradicion hermenéutica”, Studia Heideggeriana 2 (abril 2012): 179-212.

V¢jar, Juan Diego. “Sobre los multiples sentidos de la realidad: hermenéutica para una
ontologia realista”, Tesis de doctorado, Universidad Nacional Autonoma de México, 2022
<https://ru.dgb.unam.mx/handle/DGB_UNAM/TESO1000775067>.

Vigo, Alejandro. Arqueologia y aleteiologia y otros estudios heideggerianos. Buenos Aires:
Editorial Biblos, 2008.

Volpi, Franco. Heidegger y Aristoteles, traduccion de Maria Julia De Ruschi. Buenos Aires:
fce, 2012.

Xolocotzi, Angel. Fenomenologia de la vida factica. México: Plaza y Valdés/ uia, 2004.

Doctora en Filosofia por la UNAM, investigadora titular C del instituto de Investigaciones
Histdricas de la UNAM, miembro del Sistema Nacional de Investigadores nivel Il. Profesora
de los Posgrados de Filosofia e Historia de la UNAM. Su linea de investigacion gira en torno
a la fenomenologia y la hermenéutica; en concreto, al pensamiento de Martin Heidegger.
Entre sus principales publicaciones destacan: La apropiacién de Heidegger, en coautoria con
Delmiro Rocha, 2022; “De la utilidad del olvido para la vida”, 2019, y Heidegger. La
pregunta por los estados de animo, 2014



