
DOI: 10.19130/irh.2023.2.00S01X011 

Artículo 

Una lectura fenomenológico-hermenéutica de la interpretación. El caso del 

conocimiento de la historia 

A Phenomenological-Hermeneutical Reading About the Interpretation. 

The Case of The Knowledge of History 

 
Pilar Gilardi*,1 

https://orcid.org/0000-002-3405-2496 

 
1Universidad Nacional Autónoma de México, email: pilargilardi@gmail.com 

 
Resumen: 

El artículo propone una lectura fenomenológico-hermenéutica del fenómeno interpretativo a 

partir del pensamiento de Martin Heidegger. En concreto, de aquel que va de las primeras 

lecciones (1920-1923), hasta Ser y tiempo (1927). Desde este horizonte de comprensión, la 

interpretación no debe entenderse como mero sinónimo de opinión subjetiva, sino como 

fenómeno ontológico y estructural. 

Palabras clave: interpretación, comprensión, hermenéutica, Martin Heidegger, historia. 

 

Abstract: 

The article proposes a phenomenological-hermeneutic reading of the interpretative 

phenomenon, based on the thought of Martin Heidegger. Specifically, from the one that goes 

from the first lessons (1920-1923) to Being and Time (1927). From this horizon of 

understanding, interpretation should not be understood as a mere synonym of subjective 

opinion, but as an ontological and structural phenomenon.  

Keywords: interpretation, understanding, hermeneutics, Martin Heidegger, history. 

 

Recibido en 16 de enero de 2023 

Aceptado en 28 de abril de 2023 

 

 

Introducción 

 

 
A lo largo de las páginas que siguen nos hemos propuesto pensar, desde una lectura 

heideggeriana que podemos denominar fenomenológico-hermenéutica, el carácter 

trascendental, léase: estructural, del fenómeno interpretativo y el lugar que la interpretación, 

así comprendida, tiene en el conocimiento de la historia.  Para poder hacerlo, en un primer 

momento nos detendremos en esa suerte de naturalización que el uso cotidiano del término 

interpretación pone de manifiesto. Posteriormente, analizaremos la concepción que de la 

interpretación tiene Heidegger para solo así, finalmente, poder advertir su función en el 

conocimiento histórico o de la historia (aquí tomados como sinónimos). 

 

 



I 

 

 

En su artículo dedicado al vínculo entre percepción e interpretación en el campo de la 

filosofía heideggeriana, Ramón Rodríguez señala: “Interpretación es hoy un concepto 

completamente habitual en nuestra práctica lingüística. […] El uso del término interpretación 

resulta ser del dominio de todos los campos, disciplinas y ámbitos del saber, a tal grado que 

se ha convertido en un tópico prácticamente incuestionable”.1 Parece que todos entendemos 

de qué se trata cuando se habla de interpretación, en efecto:  

Interpretación funciona hoy como un concepto transgenérico que se 

usa sin recato en todos los ámbitos de la vida, desde los aspectos más 

cotidianos y triviales hasta las consideraciones más sesudas en 

filosofía, historia, política, economía, incluso deporte. Los profesores 

saben bien que en el aula equivale crecientemente a opinión: “tener 

una interpretación” es tanto como opinar sin más sobre algo y las 

opiniones, como se dice, son siempre “subjetivas” […].2 

La consecuencia de este uso indiscriminado del concepto lleva consigo la omisión de la 

pregunta sobre su naturaleza. No sabemos con claridad qué significa interpretar. Que esta 

claridad no se logre en el ámbito de nuestra vida cotidiana no representa ningún problema, 

pero que su sentido permanezca en la ambigüedad, cuando no en la obscuridad, resulta un 

problema importante en el campo de la reflexión y el análisis del conocimiento científico. 

Es bien sabido que en el siglo XIX Dilthey propone una distinción del conocimiento basada 

en el objeto de estudio que compete a las ciencias, a saber, la naturaleza y el mundo del 

espíritu. Al primer ámbito de conocimiento lo denomina ciencias de la naturaleza, al segundo, 

ciencias del espíritu. A cada uno pertenece un método de estudio distinto. Mientras que las 

primeras tienen como parámetro de verdad aquello que es posible medir y cuantificar, las 

segundas tienen como objeto lo que podríamos denominar la vida del espíritu. De tal suerte, 

las primeras se rigen por el principio de causalidad y las segundas por la comprensión 

(Verstehen), que debe distinguirse de la explicación, y da cuenta de la finalidad e 

intencionalidad de las manifestaciones del espíritu humano.3 

A la comprensión (Verstehen) le es propia la interpretación (Auslegung) como forma de 

realización. Reconocer el carácter interpretativo de dichas ciencias sin llevar a cabo 

cuestionamiento alguno supondría abandonar a la ambigüedad el conocimiento que nos 

proporcionan y a renunciar a acceder a la verdad que se busca en cada una de ellas.  

Probablemente el caso de la ciencia histórica sea uno de los más ilustrativos con respecto al 

problema de la interpretación. En efecto, la aspiración del historiador de dar cuenta del 

pasado suele enfrentarse con la disyuntiva entre la teoría del conocimiento de raigambre 

positivista, según la cual es necesario volver a los hechos brutos, a los datos puros, o la 

respuesta a esta postura, enfáticamente pronunciada por Nietzsche, según la cual “no hay 

 
1  Cf. Ramón Rodríguez, “La percepción como interpretación. La fenomenología de la 

percepción de Heidegger y la tradición hermenéutica”, Studia Heideggeriana 2 (abril de 

2012): 179. 
2 Ibíd. 
3 Cf. Encyclopaedia Herder en línea, s. v. ciencias del espíritu. 



hechos, solo interpretaciones”.4 El problema de esta disyuntiva, según la fenomenología 

hermenéutica, es que la contraposición entre hechos e interpretaciones supone la idea de que 

existen hechos en sí mismos o sentidos en sí mismos, de manera que toda intervención por 

parte de un sujeto cognoscente llevaría consigo, irremediablemente, su distorsión.5 

Una concepción de este tipo descansa sobre una comprensión determinada del sujeto y de la 

realidad.6 Ciertamente, desde este punto de partida, el hombre se entiende como un sujeto 

que se enfrenta al mundo como a una realidad neutral. Sin embargo, es precisamente esta 

noción de realidad la que debe ponerse en tela de juicio. Por realidad suele comprenderse 

“un ámbito de las cosas cuya existencia es autónoma, aquello que es por sí y no por otro, a 

diferencia de las cosas cuya existencia depende de la mente como, por ejemplo, el 

conocimiento”.7 Así considerada, la realidad sería el conjunto de las cosas existentes fuera 

de nosotros en el que la conciencia humana no tendría ninguna incidencia, sería lo meramente 

subsistente y, en consecuencia, la verdad vendría a ser el resultado de la adecuación o 

concordancia con la cosa que está simplemente ahí, esperando a ser conocida. 

De acuerdo con la fenomenología hermenéutica, no es a la realidad —entendida como 

aquello que subsiste con independencia del sujeto—, sino al mundo al que la existencia 

humana está dirigida. En efecto, al cuestionar el esquema sujeto-objeto, propio de la 

modernidad, resulta que aquello a lo que irremediable y estructuralmente está referido el 

hombre es al mundo y este forma parte de su modo de ser. La comprensión del hombre como 

ser-en-el-mundo supone que antes de toda representación o reflexión estamos en medio de lo 

otro y de los otros, tratando de manera significativa con todo aquello que nos rodea y forma 

parte de nuestro mundo circundante. En la medida en que el hombre es ser-enel-mundo, todo 

aquello que le es dado surge ya desde el sentido. Precisamente, una de las tesis fundamentales 

de la fenomenología hermenéutica consiste en afirmar que el sentido no es algo que se agrega 

posteriormente a los hechos, sino el horizonte o fondo desde el cual estos tienen lugar. Aquí 

radica el carácter “previo”, a priori del sentido, que justifica por qué hablar de interpretación 

no implica, en ningún caso, abandonar el pensar al ámbito de lo meramente relativo y 

“subjetivo” de la opinión, sino un retorno de la mirada a su carácter estructural. Por ello: “La 

interpretación no arroja ‘significado’ sobre el nudo ente que está ahí, ni lo reviste con un 

valor, sino que lo que comparece dentro del mundo, ya tiene siempre, en cuanto tal, una 

 
4 Friedrich Nietzsche, Fragmentos Póstumos (Madrid: Tecnos, 2008), Fragmento 2 [148], 

2[149]. 
5  “[…] la contraposición de hecho e interpretación que se maneja en este contexto reposa en 

la idea de que hecho significa necesariamente ‘hecho en sí’ (o ‘sentido en sí’), es decir, algo 

que estaría por principio fuera de todo proyecto comprensivo, de toda ‘interpretación’. Un 

hecho que se diera ya dentro de un ámbito de sentido dejaría de ser hecho, dejaría de ser algo 

propiamente dado, para convertirse en el resultado de una interpretación, de una previa 

introducción humana de sentido, lo que le haría perder el ‘prestigio’, la fuerza obligante de 

la realidad” (Rodríguez, “La percepción como interpretación”, 202). 
6 Sobre los distintos sentidos del término realidad, véase Juan Diego Véjar, “Sobre los 

múltiples sentidos de la realidad: hermenéutica para una ontología realista” (tesis de 

doctorado, Universidad Nacional Autónoma de México, 2022, defendida con mención 

honorífica el 6 de marzo de 2023), 6-45 y 89-138. 
7  Cf. ibíd., 9. 



condición abierta en la comprensión del mundo, y esta condición queda expuesta mediante 

la interpretación”.8 

 

 

II 

 

 

Sin duda, el problema de la interpretación pertenece al ámbito de la hermenéutica. En sus 

inicios ligada a la retórica y a la comprensión de los textos sagrados, en el siglo XIX será 

vinculada al ámbito de la vida por Schleiermacher y al campo de las ciencias del espíritu por 

Dilthey.9 

A principios del siglo XX, Martin Heidegger puso en tela de juicio la consideración que 

dichos autores habían llevado a cabo de la interpretación, ya que, a sus ojos, dichas formas 

de entender la hermenéutica pierden de vista el objetivo de verdad de toda comprensión e 

interpretación,10 y propuso una radicalización de la hermenéutica que implicaba un 

desplazamiento de la interpretación (Auslegung) como operación cognitiva a condición o 

forma de la existencia (Dasein). Su concepción de la comprensión (Verstehen) como distinta 

de la explicación, propia del conocimiento teórico y representativo, fue determinante para lo 

que en adelante se entenderá por filosofía hermenéutica. En efecto, lo que en los siglos XX 

y XXI se comprende bajo dicho rótulo es deudor del cuestionamiento heideggeriano. Autores 

como Gadamer o Ricoeur no vacilaron en reconocer este legado en su propio pensamiento. 

Comprensión (Verstehen) e interpretación (Auslegung) no fueron ya entendidas como 

 
8 Cf. Martin Heidegger, Ser y tiempo, traducción de Jorge Eduardo Rivera (Santiago de 

Chile: Editorial Universitaria, 2002), 153. 
9 Ciertamente: “La historia de la hermenéutica es, en esencia, la historia de la interpretación. 

La propia palabra hermenéutica aparece en el siglo XVII cuando Dannhauer denominó con 

ella al arte de la interpretación [Auslegungslehre]” (cf. Jean Grondin, ¿Qué es la 

hermenéutica? [Barcelona: Herder, 2008], 21). Claro que en ese primer contexto de 

aparición, y desde antiguo, este arte era aplicado a la interpretación de los textos, 

específicamente los que tenían importancia capital, a saber: teológicos (hermeneutica sacra), 

jurídicos (hermeneutica iuris) y filológicos (hermeneutica profana). Después de esta 

aplicación específica de la interpretación, Dilthey buscó su expansión a las denominadas 

ciencias del espíritu, alcanzando así la hermenéutica un carácter, más bien, general. Y fue 

Heidegger quien, no solo con su revolución respecto del fenómeno de la comprensión, sino 

con su crítica a la modernidad y a la tradición, pudo volcar la interpretación no solo a un 

carácter universal, sino fundamental, esto es, inherente y constitutivo de toda posible 

articulación práctico-operativa y, aún más, teórico-especulativa. Tal y como él mismo 

escribe: “los supuestos ontológicos del conocimiento histórico trascienden 

fundamentalmente la idea del rigor de las ciencias más exactas. La matemática no es más 

rigurosa que la historia, sino tan solo más estrecha…” (Heidegger, Ser y tiempo, 177). “Esta 

priorización del ser humano en el esquema ontológico —y subsecuentemente 

epistemológico— fue el impulso decisivo para posteriores elaboraciones de la hermenéutica 

entendida como ciencia-metodología fundamental” (Véjar, “Sobre los múltiples sentidos de 

la realidad”, 31). 
10 Grondin, ¿Qué es la hermenéutica?, 30. 



operaciones de la conciencia, sino como formas de la existencia, a saber, del hombre 

comprendido como Dasein y, por ende, como ser-en-el-mundo. En efecto, “La apertura del 

comprender concierne siempre a la constitución fundamental entera del ser-en-el-mundo”.11 

En tanto que ser-en-el-mundo y no frente al mundo, el hombre debe ser comprendido como 

instancia de sentido, esto es, como lugar de encuentro con aquello que llamamos mundo. 

Como lugar de encuentro supone que todo lo que nos es dado, inevitable e 

irremediablemente, nos es dado desde la comprensión y, por ende, desde la interpretación. 

Comprensión e interpretación no son sinónimos; esta última debe ser entendida como el 

desarrollo de la primera; en efecto: “[La interpretación] es el desarrollo en el que el 

comprender se apropia de lo previamente comprendido”,12 de modo tal que: “En la 

interpretación el comprender no se convierte en otra cosa, sino que llega a ser él mismo. La 

interpretación se funda existencialmente en el comprender, y no es este el que llega a ser por 

medio de aquella”.13 En este sentido, es posible afirmar que comprender e interpretar, en la 

medida en que pertenecen al modo de ser de la existencia humana, tienen estatuto ontológico, 

lo cual significa que tienen carácter estructural y por ende irrenunciable. El encuentro con el 

mundo se lleva a cabo, necesariamente, de manera significativa; por ello el sentido no es algo 

que agreguemos a las cosas ya conocidas, sino el horizonte desde el cual comparecen.14 

Ahora bien, comprender y entender son términos que cotidiana y regularmente están 

vinculados y que técnicamente deben distinguirse. Que el comprender determine el entender 

y el conocer pone en evidencia la primacía de lo preteorético frente a lo teorético, suelo 

originario al que Heidegger pretende conducir el quehacer filosófico. La interpretación 

(Auslegung) entendida como estructura básica de la vida humana,15 pone de manifiesto que 

nuestro modo de ser en el mundo, primeramente, no tiene carácter reflexivo o teórico sino 

práctico y significativo.16 De manera que: 

lo que precede a la interpretación y la funda es […] un tener [y un 

ver] ya previamente lo que va a ser percibido, consistente en la pura 

familiaridad práctico-operativa con una trama de relaciones como 

 
11 Heidegger, Ser y tiempo, 168. 
12  Ibíd., 72. 
13  Ibíd. 
14 “Que el comprender sea una estructura ontológica de la existencia humana, coextensiva 

con el hecho mismo de estar en el mundo, que anticipa siempre un campo de sentido dentro 

del cual se realizan todos los comportamientos humanos, determina que estos tengan siempre 

carácter interpretativo, es decir, que las cosas y sucesos del mundo que comprendemos son 

siempre resultado de su articulación con ese campo abierto” (Rodríguez, “La percepción 

como interpretación”, 200). 
15 En efecto, “la interpretación es la estructura básica de la vida humana, por lo que toda 

acción propiamente humana es interpretación y de ahí que posea un carácter universal, en el 

sentido de que es la condición de posibilidad de las acciones humanas” (Véjar, “Sobre los 

múltiples sentidos de la realidad”, 37). 
16 Sobre la rehabilitación de la filosofía práctica en la filosofía de Martin Heidegger, cf. 

Franco Volpi, Heidegger y Aristóteles, traducción de María Julia De Ruschi (Buenos Aires: 

FCE, 2012); Ángel Xolocotzi, Fenomenología de la vida fáctica (México: Plaza y Valdés / 

UIA, 2004); Alejandro Vigo, Arqueología y aleteiología y otros estudios heideggerianos 

(Buenos Aires: Editorial Biblos, 2008) y Jesús Adrián Escudero, Heidegger y la genealogía 

de la pregunta por el ser (Barcelona: Herder, 2010). 



posibilidades de acción, en la que la cosa está inserta […] Ambos, 

tener y ver previos, son perfectamente atemáticos y preconscientes e 

indican una instalación en el mundo siempre significativa, un 

moverse ya en campos de posibilidades de acción que constituyen 

horizontes de sentido. Por eso la interpretación no constituye el 

sentido, no lo alumbra o inaugura, sino que lo supone […].17 

Sin duda, el ser humano comprendido como Dasein no es un sujeto frente a un mundo, sino 

en el mundo (In-der-Welt-sein) en medio de los entes (Sein bei) que le rodean y le incumben. 

En la medida en que somos en el mundo y no frente al mundo, nuestro conocimiento siempre 

está determinado por el sentido, de modo que, todo nos es dado desde un horizonte que suele 

pasar desapercibido.18 Que la interpretación se funda en la comprensión implica que siempre 

se da sobre algo, a partir de algo, desde un contexto. No hay interpretación que brote del 

vacío. Por eso, en sentido estricto, hay que afirmar que: “La interpretación no arroja cierto 

‘significado’ sobre el nudo ente que está-ahí, ni lo reviste con un valor, sino que lo que 

comparece dentro del mundo, ya tiene siempre, en cuanto tal, una condición respectiva 

abierta en la comprensión del mundo, y esta condición queda expuesta por medio de la 

interpretación”.19 

Si nos atenemos a la experiencia en términos fenomenológicos, esto es, a la cosa misma en 

su darse, hay que reconocer que nunca experimentamos simplemente cosas o entes. Las cosas 

en cuestión están ya siempre revestidas de sentido, no les agregamos, en un momento 

secundario, etiquetas con un significado preciso. El sentido no es una propiedad o una cosa, 

sino el fondo u horizonte desde el cual comparece lo que me es dado. De tal forma, es posible 

afirmar que: 

La interpretación no es jamás una aprehensión, sin supuestos, de algo 

dado. Cuando esa particular concreción de la interpretación que es la 

interpretación exacta de los textos apela a lo que “está allí”, lo que 

por lo pronto está allí no es otra cosa que la obvia e indiscutida 

opinión previa del intérprete, que subyace necesariamente en todo 

quehacer interpretativo como aquello que con la interpretación 

misma ya está “puesto”, es decir, previamente dado en el haber 

previo, la manera previa de ver y la manera de entender previa.20 

Si, tal y como hemos dicho, toda interpretación tiene como base la comprensión, y si ambas 

nociones tienen carácter a priori, entonces es necesario afirmar que el conocimiento se mueve 

en un círculo. Desconocerlo y considerarlo como círculo vicioso (circulus vitiosus) significa 

no comprender en absoluto la estructura del conocimiento. En efecto, “El argumento del 

círculo […] tiene una importancia capital para entender la labor hermenéutica, ya que lo que 

 
17 7 Rodríguez, “La percepción como interpretación”, 190, y Heidegger, Ser y tiempo, 173 y 

ss. 
18 Heidegger toma el término Horizont de la fenomenología de Husserl, pero lo disocia de la 

percepción. Para Heidegger, un horizonte es habitualmente una posición, un punto 

panorámico desde el que se pueden “ver” ciertos asuntos, comprender diferentes situaciones, 

es decir, constituye una prefiguración significativa” (Jesús Adrián Escudero, El lenguaje de 

Heidegger. Diccionario filosófico 1912-1927 [Barcelona: Herder, 2009], 114-115). 
19  Heidegger, Ser y tiempo, 173 
20 Ibíd. 174 



podría parecer en principio una refutación es más bien ‘…una positiva posibilidad del 

conocimiento más originario’”.21 Heidegger lo dice así: 

[…] el cumplimiento de las condiciones fundamentales de toda 

interpretación exige no desconocer de partida las esenciales 

condiciones de su realización. Lo decisivo no es salir del círculo, sino 

entrar en él en forma correcta. Este círculo del comprender no es un 

circuito en el que gire un género cualquiera de conocimientos, sino 

que es la expresión de la estructura existencial de prioridad del 

Dasein mismo.22 

Así las cosas, es posible afirmar que en el círculo hermenéutico se expresa la naturaleza 

misma del conocimiento más originario, esto es, aquel que precede de la experiencia 

comprendida como nuestro inmediato estar-en-medio-de-las-cosas que nos rodean, de 

manera que cualquier tipo de conocimiento basado en la representación y susceptible de ser 

conceptualizado tiene necesariamente carácter derivado. 23 

En este sentido, resulta importante advertir que, desde esta consideración estructural de la 

interpretación, esto es, previa o a priori, la verdad no está en la consecución de lo objetivo e 

imparcial, sino justamente en la atención a su naturaleza eminentemente comprensiva e 

interpretativa. Por ello, es posible afirmar que en los fenómenos de la comprensión y la 

interpretación se hace patente lo inadecuado que sería, por un lado, comprender al hombre 

como separado del mundo, y, por el otro, la búsqueda de neutralidad y objetividad respecto 

del objeto conocido. 24 

 

 

III 

 

 

Resulta muy importante advertir que la hermenéutica parte de la base de que la experiencia 

humana está atravesada por encubrimientos, en efecto, el llamado fenomenológico ¡a las 

cosas mismas! pone de manifiesto que estas no nos son dadas libres de encubrimiento. Ser 

inmediatamente en el mundo no significa que nuestro encuentro con los otros entes —tanto 

con aquellos que tienen nuestra misma forma de ser, como con los entes intramundanos en 

 
21 Véjar, “Sobre los múltiples sentidos de la realidad”, 33. 
22 Heidegger, Ser y tiempo, 176. 
23 “[En el círculo] se encierra una positiva posibilidad del conocimiento más originario, 

posibilidad que, sin embargo, solo será asumida de manera auténtica cuando la interpretación 

haya comprendido que su primera, constante y última tarea consiste en no dejar que el haber 

previo, la manera previa de ver y la manera de entender previa le sean dados por simples 

ocurrencias y opiniones populares, sino en asegurarse el carácter científico del tema mediante 

la elaboración de esa estructura de prioridad a partir de las cosas mismas”(ibíd.). 
24 “[…] en la estructura de la comprensión no es posible elaborar a cabalidad una disociación 

entre el ser comprensor y lo comprendido; la supuesta objetividad lograda con la 

“suspensión” o “eliminación” de los prejuicios u opiniones propias del intérprete, no es más 

que su ocultamiento. Más bien, de acuerdo con lo expuesto, la actitud adecuada sería poner 

al descubierto y someter a cuestión estos prejuicios y con ellos al propio intérprete” (Véjar, 

“Sobre los múltiples sentidos de la realidad”, 28). 



general— sea transparente. Inmediatez no es sinónimo de transparencia. En efecto, 

cotidianamente estamos a tal grado inmersos en el mundo, tanto prácticamente, por ejemplo, 

cuando preparamos el café de la mañana, escuchamos una clase, estamos listos para comer, 

caminamos para reunirnos con alguien; como teóricamente, cuando leemos y estudiamos un 

texto determinado, que no advertimos hasta qué punto eso, con lo que se establece un 

encuentro, está determinado por múltiples e implícitas interpretaciones que pueden encubrir 

el asunto en cuestión dándolo por obvio. 

Recordemos que el objetivo de la fenomenología es precisamente dar cuenta de las cosas 

mismas, tal y como nos son dadas y en los límites en los que nos son dadas.25 En su lección 

de 1923, Ontología. Hermenéutica de la facticidad, Heidegger hace explícita esta 

determinación: “La fenomenología tiene como propósito dar cuenta del acceso a las cosas 

mismas”.26 En este sentido, hay que decir que: “Fenomenología es ante todo un modo de 

investigar: hablar de algo tal como ese algo se muestra y solo en la medida en que se 

muestra”.27 De lo anterior se desprende que la idea de método, esencial a la fenomenología, 

debe deslindarse de la noción de metodología, si por esta se entiende un conjunto de técnicas 

o herramientas para la investigación. En efecto, para Heidegger: “El método no es ningún 

procedimiento externo, sino que se halla en estrecha relación con su objeto […]. El método 

filosófico no es, pues, ningún medio técnico o herramienta, sino solo posible al incluir al 

‘objeto’ por investigar. En sentido estricto, el método es determinado por el ‘objeto’”.28 Para 

la fenomenología, fenómeno no refiere a cierta región de entes o a determinados temas que 

habría que desarrollar, sino al modo de acceso a las cosas mismas: “El término fenómeno no 

es una categoría sino que hace referencia al cómo del acceso, de la aprehensión y la 

verificación”.29 Por eso, resulta fundamental hacer énfasis en que la fenomenología no hace 

referencia a un “qué”, sino al “cómo”, esto es, al modo, en que tiene lugar el encuentro con 

el ente. 

Puesto que el encubrimiento que afecta la posibilidad de aprehender la cosa misma no es 

total: “La hermenéutica [interviene] como movimiento de descubrimiento, de des-

velamiento, des-enmascaramiento. [...] En efecto, la invocación a las cosas mismas supone 

que no las vemos en sí mismas, sino encubiertas en un campo que las distorsiona y desfigura 

(como, por ejemplo, el de una tradición que nos enseña qué cosas vemos y cómo tenemos 

que verlas)”.30 Este movimiento de des-velamiento no tiene como propósito aniquilar los 

supuestos, sino ponerlos al descubierto, hacerlos relevantes, de manera que es posible afirmar 

que la tarea de la fenomenología hermenéutica consiste en tratar de sacar a  

 
25 Cf. el libro de mi autoría: Pilar Gilardi, Huellas heideggerianas en el pensamiento de E. 

O’Gorman (México: Instituto de Investigaciones Históricas, UNAM, 2015) en el que es 

posible encontrar una exposición más detallada del método fenomenológico-hermenéutico. 
26  Martin Heidegger, Ontología. Hermenéutica de la facticidad, traducción de Jaime 

Aspiunza (Madrid: Alianza Editorial, 1999), 95. 
27 Ibíd. 
28  Ángel Xolocotzi, Fenomenología de la vida fáctica (México: Plaza y Valdés / UIA, 

2004), 51-52. 
29  Heidegger, Ontología, 95-97. 
30  Escudero, Heidegger y la genealogía, 476-477. 



la luz la historia del encubrimiento.31 Su propósito consiste en remontar la tradición que 

constituye y determina el conocimiento hasta las fuentes del asunto.32 Esta tarea solo puede 

llevarse a cabo a través de una crítica histórica radical, que necesita del desmontaje. Solo a 

partir del desmontaje crítico de la tradición es posible configurar de nuevo la posición 

originaria desde la cual se lleva a cabo el comprender y la interpretación.33 

El proceder crítico que se desarrolla a partir del desmontaje recién aludido es denominado 

por Heidegger destrucción (Destruktion).34 Esta forma parte de uno de los tres momentos del 

método hermenéutico fenomenológico.35 Y constituye la piedra angular de la hermenéutica; 

en efecto, Heidegger señala que 

La hermenéutica cumple su tarea solo a través de la destrucción. […]. 

La destrucción es más bien el único camino a través del cual el 

presente debe salir al encuentro de su propia actividad fundamental; 

y debe hacerlo de tal manera que de la historia brote la pregunta 

constante de hasta qué punto se inquieta el presente mismo por la 

apropiación y por la interpretación de las posibilidades radicales y 

fundamentales de la experiencia.36 

En las lecciones del verano de 1923, Ontología. Hermenéutica de la facticidad, vuelve sobre 

lo antes dicho y señala: “En este sentido, la verdadera tarea de toda investigación, que 

pretenda llegar a lo más originario, consistirá en una labor desconstructiva y crítica. La 

hermenéutica es desconstrucción. […] Todas las indagaciones deben comenzar en el ahora 

mismo y ser de modo concreto siempre desconstructivas de lo histórico decisivo 

determinado”.37 

En Ser y tiempo (1927), Heidegger reitera la importancia de la destrucción de esta manera: 

“[…] la destrucción no tiene el sentido negativo de un deshacerse de la tradición ontológica. 

Por el contrario, lo que busca es circunscribirla en lo positivo de sus posibilidades, lo que 

implica siempre acotarla en sus límites, es decir, en los límites fácticamente dados en el 

respectivo cuestionamiento y en la delimitación del posible campo de investigación 

bosquejado desde aquel”.38 

 
31 Heidegger, Ontología, 99. Las cursivas son mías 
32  Ibíd. Cita modificada. 
33 Ibíd., 99-100. 
34 En nota al pie, José Eduardo Rivera, traductor de Ser y Tiempo, señala: “Destruktion es un 

concepto fundamental en la filosofía de Heidegger, un concepto que debe ser entendido en 

el sentido más literal de la palabra, esto es, como de-strucción, o sea como el trabajo de 

desmontar algo que ya está montado, para ir a los fundamentos que lo constituyen. La 

destrucción ontológica no tiene un sentido negativo, sino que significa, como lo dice el texto 

mismo: despojar de su rigidez lo que a lo largo de la tradición se ha anquilosado, y mostrar 

de esta manera los elementos vivos y fecundos, las grandes intuiciones que están a la base 

del edificio tradicional” (Heidegger, Ser y tiempo, 458). 
35 Martin Heidegger, Los problemas fundamentales de la fenomenología, traducción de Juan 

José García Norro (Madrid: Trotta, 2000), 44-49. 
36 Martin Heidegger, Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles (Informe Natorp), 

traducción de Jesús Adrián Escudero (Madrid: Trotta, 2002), 51-52. 
37 Heidegger, Ontología, 135. 
38  Heidegger, Ser y tiempo, 46 



En efecto, el cometido de la destrucción supone una revisión profundamente histórica anclada 

en la propia historicidad del hombre; sin embargo, esta última tiende a ser olvidada. La 

tendencia deshistorizante del conocimiento científico se extiende a la filosofía y a la historia 

misma, la cual silencia su propia historicidad y se pierde en objetivaciones que hacen del 

pasado algo así como un fósil anquilosado, que ya nada dice de la conexión fundamental 

entre vida e historia. Se olvida que del carácter histórico del hombre nace la posibilidad de 

la ciencia histórica y en general de toda ciencia. 

 

 

IV 
 

 

Así pues, tal y como lo hemos señalado, comprensión e interpretación ponen de manifiesto 

la necesidad de mediación que caracteriza el conocimiento humano. En el caso del 

conocimiento de la historia la necesidad de esta mediación es, todavía, más evidente, ya que 

su objeto de estudio no se da nunca de manera “presencial”. El pasado, como objeto de la 

historia, nos es dado siempre e inevitablemente desde un presente que lo determina, pero al 

que dicho pasado ya no pertenece, por ello, el conocimiento histórico es un querer saber de 

lo ausente, de lo que ya no está, y, por ende, de los muertos.39 No es casual que, desde otro 

campo del conocimiento, a saber, el de la sociología y el de la epistemología de la historia, 

Michel de Certeau afirme que la historia es una heterología. Ciertamente: “Las ciencias 

humanas, entre las que se encuentra la historia, podrían calificarse como saberes heterodoxos; 

saberes cuya finalidad es alterar la propia ortodoxia”.40 En efecto, la historia elaborada de 

alteridad y ausencia consiste en el reconocimiento del otro en tanto que otro.41 Y la 

interpretación que la constituye debe advertir y atender esa distancia insalvable entre el 

presente en el que se lleva a cabo, y el pasado del que intenta dar cuenta: “Hacer historia es 

construir, después de ciertas operaciones, lo diferente y no lo semejante […]. Cuando 

entendemos que ayer las cosas se habían percibido, pensado, razonado desde un a priori 

distinto del nuestro, en ese momento surge la inquietud, y ella siempre expresa la existencia 

de la extraña familiaridad, es decir, de que el mundo no siempre ha sido como el nuestro”.42 

En este sentido, la hermenéutica, y con ella la interpretación, se convierten en una suerte de 

traducción, no ya solo de textos, sino de la vida misma, que consiste en convertir (sin 

deformar) lo extraño en familiar. En efecto: “La interpretación, en resumidas cuentas, es un 

procedimiento de transferencia de algo desconocido a algo conocido. Es un proceso de 

 
39 Afirma Fernando Betancourt: “La historiografía, como escritura, se despliega en términos 

de heterología, es decir, como ciencia de la diferencia, una operación escrituraria marcada 

por la separación respecto al otro (el pasado, el cuerpo, la tradición)” (Fernando Jesús 

Betancourt Martínez, “De ausencias y retornos: historiografía y psicoanálisis en la obra de 

Michel de Certeau”, Cuicuilco 11, núm. 30 [enero-abril, 2004]: 20). 
40 Alfonso Mendiola, “Michel de Certeau: las ciencias heterológicas como teoría de la 

creencia”, Historia y Grafía, núm. 40 (enero-junio 2013): 136. 
41 Ibíd., 145. 
42 Ibíd. 



traducción en el que se transforma algo en otra cosa”.43 El malentendido y el error tienen 

lugar cuando no se reconoce la distancia y la labor de traducción que toda interpretación lleva  

consigo. El no reconocimiento de la distancia violenta la comprensión y homogeniza la 

diversidad de los sentidos. En el campo de la historia esto suele suceder cuando no se advierte 

la multiplicidad de registros y matices interpretativos que constituyen el hecho mismo. El 

peligro del anacronismo en la construcción del conocimiento histórico tiene lugar, 

precisamente, cuando se sitúa una persona o una cosa en un periodo que no se corresponde 

con el que le es propio.44 Cuando no se advierten los distintos registros interpretativos de 

quien ha dado cuenta de lo sucedido y de los diversos registros desde los cuales tenemos 

noticia de determinado hecho histórico. Además, claro está, de reconocer nuestra propia 

situación o condición interpretativa.  

Advertir esta diversidad de registros interpretativos permite poner al descubierto el horizonte 

de interpretación desde el cual tenemos noticia de los hechos y por ende la posibilidad de 

conocerlos con verdad. Existe, pues, una paradoja inherente a la hermenéutica que consiste 

en el reconocimiento de que la interpretación como una forma de traducción que consiste en 

hacer familiar lo desconocido, solo se logra cuando se reconoce la distancia, a veces infinita, 

que caracteriza toda forma de alteridad. 

 

Bibliografía 

Betancourt Martínez, Fernando Jesús. “De ausencias y retornos: historiografía y psicoanálisis 

en la obra de Michel de Certeau”, Cuicuilco 11, núm. 30 (enero-abril, 2004): 109-136. 

 

Catoggio, Leandro. “La estructura hermenéutica de los seres vivos y de los artefactos 

técnicos”, Revista CTS 7, núm. 19 (diciembre 2011): 123-129. 

 

Escudero, Jesús Adrián. El lenguaje de Heidegger. Diccionario filosófico 1912-1927. 

Barcelona: Herder, 2009. 

 

Encyclopaedia Herder, en línea, Herder Editorial, 2017. 

 

Escudero, Jesús Adrián. Heidegger y la genealogía de la pregunta por el ser. Barcelona: 

Herder, 2010. 

 

Gilardi, Pilar. Huellas heideggerianas en el pensamiento de E. O’Gorman. México: Instituto 

de Investigaciones Históricas, UNAM, 2015. 

 

Grondin, Jean. ¿Qué es la hermenéutica? Barcelona: Herder, 2008. 

 

Heidegger, Martin. Ontología. Hermenéutica de la facticidad, traducción de Jaime Aspiunza. 

Madrid: Alianza Editorial, 1999. 

 

 
43 Leandro, Catoggio, “La estructura hermenéutica de los seres vivos y de los artefactos 

técnicos”, Revista CTS 7, núm. 19 (diciembre 2011): 124. 
44 Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., versión 23.6 en 

línea, s. v. anacronismo. 



Heidegger, Martin. Los problemas fundamentales de la fenomenología, traducción de Juan 

José García Norro. Madrid: Trotta, 2000. 

 

Heidegger, Martin. Ser y tiempo, traducción de Jorge Eduardo Rivera. Santiago de Chile: 

Editorial Universitaria, 2002. 

 

Heidegger, Martin. Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles (Informe Natorp), 

traducción de Jesús Adrián Escudero. Madrid: Editorial Trotta, 2002. 

 

Mendiola, Alfonso. “Michel de Certeau: las ciencias heterológicas como teoría de la 

creencia”, Historia y Grafía, núm. 40 (enero-junio 2013): 133-161. 

 

Nietzsche, Friedrich. Fragmentos póstumos. Madrid: Tecnos, 2008.  

 

Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, 23.a ed., versión 23.6 en línea. 

 

Rodríguez, Ramón. “La percepción como interpretación. La fenomenología de la percepción 

de Heidegger y la tradición hermenéutica”, Studia Heideggeriana 2 (abril 2012): 179-212. 

 

Véjar, Juan Diego. “Sobre los múltiples sentidos de la realidad: hermenéutica para una 

ontología realista”, Tesis de doctorado, Universidad Nacional Autónoma de México, 2022 

<https://ru.dgb.unam.mx/handle/DGB_UNAM/TESO1000775067>. 

 

Vigo, Alejandro. Arqueología y aleteiología y otros estudios heideggerianos. Buenos Aires:  

Editorial Biblos, 2008. 

 

Volpi, Franco. Heidegger y Aristóteles, traducción de María Julia De Ruschi. Buenos Aires: 

fce, 2012. 

 

Xolocotzi, Ángel. Fenomenología de la vida fáctica. México: Plaza y Valdés/ uia, 2004. 

 

Doctora en Filosofía por la UNAM, investigadora titular C del instituto de Investigaciones 

Históricas de la UNAM, miembro del Sistema Nacional de Investigadores nivel II. Profesora 

de los Posgrados de Filosofía e Historia de la UNAM. Su línea de investigación gira en torno 

a la fenomenología y la hermenéutica; en concreto, al pensamiento de Martin Heidegger. 

Entre sus principales publicaciones destacan: La apropiación de Heidegger, en coautoría con 

Delmiro Rocha, 2022; “De la utilidad del olvido para la vida”, 2019, y Heidegger. La 

pregunta por los estados de ánimo, 2014 

 


