
Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1055
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

Los dilemas bioéticos de la legalización 
de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

The bioethical dilemmas of legalizing 
‘active aid in dying’ in France

Maroun BADR*13

Facoltà di Bioetica, Ateneo Pontificio Regina Apostolorum, 
Roma, Italia

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

Resumen

La eutanasia y el suicidio asistido están prohibidos por la legislación 
francesa. La Convención Ciudadana sobre el Final de la Vida, creada 
en diciembre de 2022, se encargó de evaluar el marco de la asisten-
cia al final de la vida. Su informe final muestra que la mayoría de los 
miembros de la Convención están a favor de una evolución de la ley 
hacia la “ayuda activa a morir”. Esta conclusión constituye la base de 
un proyecto de ley que se estudiará antes del verano de 2024. Este 
artículo analiza los principales dilemas bioéticos en juego si se aprue-
ba la ley.

Palabras clave: final de la vida, dignidad, medicina, autonomía, cuida-
dos paliativos.

*	 Doctor en bioética, Facoltà di Bioetica, Ateneo Pontificio Regina Apostolo-rum, 
Roma, Italia. Correo electrónico: contact@marounbadr.fr

	 https://orcid.org/0000-0001-9378-6273
	 Recepción: 14/03/2024 Aceptación: 16/04/2024

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03
mailto:contact%40marounbadr.fr?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9378-6273


M. BADR

1056	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

Introducción

Pocos días después de que el aborto fuera consagrado como una li-
bertad fundamental en la Constitución francesa (1), el 10 de marzo 
de 2024, el presidente francés Emmanuel Macron anunció un pro-
yecto de ley para una “ayuda activa a morir” (AAD) (2). Aunque este 
término es, en palabras del presidente, “simple y humano” y evita 
cualquier referencia a los conceptos de eutanasia o suicidio asistido, 
su definición oficial es la siguiente:

El término “ayuda activa a morir” se refiere a cualquier acto 
destinado a provocar la muerte de una persona, a petición suya, 
que padezca una enfermedad grave e incurable que se encuen-
tre en fase avanzada o terminal. El término puede referirse tan-
to a la eutanasia como al suicidio asistido. Según la legislación 
de que se trate, puede referirse a ambos conceptos o a uno u 
otro (3, p. 5).

Este anuncio se hace eco de la reunión que tuvo lugar el lunes 4 de 
abril de 2023 entre el presidente y los miembros de la Convención 
Ciudadana sobre el Final de la Vida1 (4). En su discurso, dejó claro 
que quería una ley a favor de la AAD “para finales de verano” con el 
fin de tener un “modelo francés para el final de la vida” (5). No dejó 
de citar el dictamen núm. 139 delConsejo Nacional de Ética [Conseil con-
sultatif  national d’éthique (CCNE)] del 13 de septiembre de 2022, que 
considera “que existe una vía para la aplicación ética de la ayuda acti-
va a morir” (6, pp. 4, 34). De hecho, tras 27 días de debate repartidos 
en 9 sesiones (entre diciembre de 2022 y abril de 2023), la Conven-
ción de Ciudadanos emitió su dictamen favorable el domingo 2 de 
abril de 2023 para autorizar el suicidio asistido y la eutanasia. Según 
el informe final, el 76% de los miembros de la Convención votaron 

1	 La Convención de Ciudadanos sobre el Final de la Vida es una asamblea de 185 
ciudadanos creada por el Conseil économique, social et environnemental (Cese) en 
diciembre de 2022. Su objetivo es profundizar en las cuestiones relativas al final de 
la vida y emitir un informe sobre sus trabajos, organizados en 9 sesiones.

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1057
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

a favor de la apertura del TAD; el 74,7% votaron a favor del suicidio 
asistido y el 70,1% votaron a favor de la eutanasia, como “una so-
lución incluida en el marco de una vía global de acompañamiento y 
cuidados, que se coordinará en particular con la vía de los Cuidados 
Paliativos” (7, pp. 53, 120). El informe presenta 7 razones a favor 
del DAA y 5 en contra2 (7, pp. 40-48). ¿Cuáles serían las apuestas 
ético-jurídicas [1] y ético-médicas [2] si el gobierno adoptara el dicta-
men de la convención y legalizara la AAD?

1. Cuestiones ético-jurídicas

Aunque la eutanasia y/o el suicidio asistido se han legalizado en al-
gunos países (como Bélgica, Canadá, Colombia, Suiza, Países Bajos, 
Luxemburgo y algunos estados de Estados Unidos), persisten los 
interrogantes éticos y jurídicos debido a las contradicciones de las 
leyes [1.1] que afectan a la finalidad misma del Derecho [1.2] y al 
principio de democracia [1.3].

1.1. Paradojas jurídicas

El análisis de varios artículos del Código Civil y del Código Penal 
pone de manifiesto las cuestiones éticas que se plantean en torno a 
los valores y principios asociados al valor fundamental de la vida.

2	 Argumentos a favor: la ayuda activa a morir 1) responde a situaciones de sufrimien-
to mal cubiertas por el marco actual de ayudas; 2) es complementaria de los cuida-
dos paliativos; 3) suple las limitaciones de la sedación profunda y continua hasta la 
muerte; 4) respeta la libertad de elección de las personas; 5) acaba con la hipocre-
sía; 6) contribuye a tranquilizar a las personas al final de la vida; 7) permite un final 
de vida acompañado.

	 Argumentos en contra: 1) la actual ley Claeys-Leonetti no se conoce ni se aplica 
plenamente; 2) La asistencia activa a la muerte representa un riesgo para las per-
sonas vulnerables; 3) Legalizar el suicidio asistido y la eutanasia representa un 
peligro para nuestro sistema sanitario; 4) La asistencia activa a la muerte socava 
nuestro modelo de sociedad y el espíritu de solidaridad; 5) El marco de una eventual 
ley de asistencia activa a la muerte será difícil de respetar.

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


M. BADR

1058	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

Por un lado, el artículo (art.) 16 del Código Civil (CC) establece 
que “la ley garantiza la primacía de la persona, prohíbe todo atentado 
contra su dignidad y garantiza el respeto del ser humano desde el 
comienzo de su vida”. El art. 16-1 añade que “toda persona tiene 
derecho al respeto de su cuerpo. El cuerpo humano es inviolable. El 
cuerpo humano, sus elementos y sus productos no pueden ser obje-
to de ningún derecho de propiedad”. El art. 16-9 refuerza las dispo-
siciones de los dos artículos anteriores al confirmar que son de or-
den público. Estos artículos pueden resumirse bajo el principio de 
“indisponibilidad del cuerpo humano”.

Además, el principio constitucional de 27 de julio de 1994 de 
“salvaguardar la dignidad de la persona humana contra toda forma 
de esclavitud y degradación” (8) refuerza estos dos artículos del Có-
digo Civil. Por lo tanto, ¿no constituye el DAA un atentado contra el 
cuerpo y la persona humanos? Si los artículos 16 y 16-1 del CC son 
una cuestión de orden público, ¿no constituye el AAD una violación 
de este orden, según el artículo 6 del mismo código que establece 
que “no se podrá derogar por convenciones especiales, las leyes que 
se refieren al orden público y a las buenas costumbres”?

Tal principio choca con otro: el de la autonomía personal, de-
fendido por el Tribunal Europeo de Derechos Humanos en el caso 
Pretty contra el Reino Unido (9). La autonomía personal incluye el 
derecho a controlar el propio cuerpo, como libertad corporal que 
forma parte de la libertad individual. ¿Podríamos, en nombre de la 
autonomía, invocar el Art. 16 del Código Civil francés (y siguientes) 
y el principio constitucional de salvaguarda de la dignidad de la per-
sona? Un DAA voluntario, como expresión concreta de la libertad 
individual, ¿no constituye un atentado contra la inviolabilidad del 
cuerpo?

Por otra parte, las cuestiones que acabamos de plantear entran en 
competencia con el Derecho penal, que sanciona un atentado contra 
la vida. El artículo 2-1 del Convenio Europeo de Derechos Huma-
nos establece claramente que “nadie podrá ser privado de la vida 
intencionadamente, salvo en ejecución de una condena pronunciada 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1059
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

por un tribunal al ser declarado culpable de un delito para el que la 
ley prevea esa pena”. Este artículo obliga a los Estados a castigar 
cualquier acto intencionado de infligir la muerte, pero también a pro-
teger la vida. En este caso, el suicidio asistido y la eutanasia reúnen 
legalmente las condiciones del homicidio y el asesinato, tal y como 
los define también el Código Penal francés (CP). El art. 221-1 esta-
blece que “el acto de causar intencionadamente la muerte de otra 
persona constituye asesinato”. El art. 221-3 establece que “el homi-
cidio cometido con premeditación o por emboscada constituye ase-
sinato”. Por su parte, el art. 221-5 establece que “el acto de poner en 
peligro la vida de otra persona mediante el uso o la administración 
de sustancias que puedan causar la muerte constituye envenenamien-
to. El envenenamiento se castiga con treinta años de prisión”. Ade-
más, aunque se tenga derecho a suicidarse, la incitación al suicidio 
está prohibida por la ley en virtud de los artículos 223-13 a 223-15-1 
del CP. El AAD también cumple las condiciones de tal delito, ya se 
trate de incitar a otros a suicidarse o de hacer propaganda o publici-
dad de productos como medio para matarse. Abrir la puerta al DAD 
significa también abrir la puerta a cambios fundamentales en las le-
yes que se consideran necesarios para la buena organización de la 
sociedad. Cualquiera que sea la forma del acto cometido, cualquiera 
que sea la intención, cualquiera que sea la redacción de los textos 
legales, el acto de AAD no debe banalizarse cuando, en su esencia 
misma, sigue siendo un asesinato.

1.2. La finalidad del Derecho

Esto plantea la cuestión del papel del Derecho en la organización 
de la vida pública. Cuando no existe un consenso ético sobre cues-
tiones delicadas como el suicidio asistido y la eutanasia, es legítimo 
preguntarse por la vocación del Derecho. Dado que estas cuestiones 
conciernen a una singularidad individual que implica a la persona y 
a cada persona, ¿podemos generalizar estas singularidades a través 
de un Derecho que normalmente debería proteger los intereses de 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


M. BADR

1060	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

todos y cada uno de los ciudadanos? Así, el profesor Emmanuel Hir-
sch se pregunta: “¿Es el papel del Derecho responder con recomen-
daciones detalladas ‹a las diversas situaciones encontradas›, como si 
el viaje al final de la vida careciera de toda singularidad y pudiera ser 
objeto de procedimientos normativos generalizables?” (10, p. 46).

De hecho, el Derecho no está hecho para responder a deseos 
individuales o a situaciones casuísticas. Su vocación primordial es 
establecer el orden público para regular las relaciones entre los pro-
pios individuos y entre éstos y la autoridad.

1.3. El principio de democracia

Tratar un tema tan delicado como el final de la vida en un debate 
multipersonal parece complicado por la diversidad de opiniones, 
ideologías, corrientes de pensamiento, etcétera, como en el caso de 
la Convención Ciudadana, lo que subraya la importancia de la demo-
cracia dentro del grupo. Pero parece que esta democracia se ha res-
tringido. Patrick Hetzel, diputado por el Bajo Rin y vicepresidente de 
Les Républicains en la Asamblea Nacional francesa, señala que los 
miembros de la Convención fueron sometidos, tal vez sin saberlo, a 
una “procesión de pruebas de su manipulación”. Patrick Hetzel 
ofrece una larga lista de ejemplos que deberían plantearnos interro-
gantes a todos:

La opacidad de los criterios de selección de los ponentes, la 
exclusión de obras hostiles a la legalización de la eutanasia de 
la bibliografía a disposición de los miembros de la Conven-
ción, las intervenciones de los partidarios de los sistemas belga 
y suizo desde el principio del proceso, la ausencia de debate 
contradictorio con los partidarios de legislaciones extranjeras 
que legalizan la eutanasia (Bélgica, Quebec, Suiza), utilización 
sistemática del término “eutanasia activa” durante los debates, 
discusión limitada a una hora y quince minutos durante 27 días 
de deliberaciones entre partidarios y detractores de la eutanasia, 
exclusión de filósofos y especialistas en ética con reservas sobre 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1061
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

la legalización de la eutanasia, limitación de la voz de los médi-
cos a una sola mañana, negativa a organizar visitas in situ a las 
unidades de cuidados paliativos (11).

Lo mismo ocurre con la metodología de la convención: 

Preguntas cerradas, tiempo muy corto concedido para respon-
der a las preguntas (quince segundos en la octava sesión), vota-
ciones disfuncionales sobre cuestiones esenciales, organización 
de votaciones de tendencia en presencia de la prensa sin quó-
rum, incluso antes de que los participantes hubieran tomado 
posición sobre el marco de la eutanasia y el suicidio asistido. A 
la hora de decidir sobre el alcance de la eutanasia, los participan-
tes no tuvieron más opción que votar a favor de la eutanasia 
para adultos, mayores y menores, o abstenerse, sin posibilidad 
de votar en contra. Esto está muy lejos de las exigencias éticas 
de un debate objetivo que cree las condiciones para una vota-
ción madura y deliberativa, que es lo que debería haber sido esta 
convención (11).

¿Es esto una verdadera democracia? ¿Es esta convención verdadera-
mente representativa de la voz de todos los ciudadanos? ¿Se basa en 
una reflexión objetiva, aceptando opiniones opuestas? Al anuncio de 
tal proyecto de ley y a estas preguntas, un colectivo de cuidadores 
de varias asociaciones respondió el 11 de marzo de 2024 que la “vía 
democrática” está cegada por haber ignorado “la palabra de los cui-
dadores que no han sido consultados desde el pasado mes de sep-
tiembre” (12).

2. Dilemas ético-médicos

Además de las cuestiones éticas y jurídicas, también existen cuestio-
nes ético-médicas, principalmente las relativas a la autonomía del pa-
ciente y su consentimiento [2.1], la noción de dignidad [2.2] y la vo-
cación de la Medicina [2.3].

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


M. BADR

1062	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

2.1. La autonomía del paciente y su consentimiento

Esta autonomía, en la que insiste el informe de la Convención de los 
Ciudadanos respetando la elección y la voluntad del paciente, se con-
creta en el consentimiento. Para que el consentimiento sea válido, 
debe estar exento de error, fraude y violencia. La persona que da su 
consentimiento debe estar en plena posesión de sus facultades men-
tales e intelectuales (art. 1145-1150 de la CC), lo que implica la liber-
tad del individuo. Cualquier contrato o consentimiento que no res-
pete estas condiciones se considera nulo. La Convención establece 
que “la capacidad de discernimiento debe valorarse como criterio de 
acceso a la asistencia activa en la muerte, ya que está vinculada a una 
voluntad libre e informada” (7, p. 49). Intrínsecamente ligados, la 
autonomía y el consentimiento pueden enfocarse de diferentes ma-
neras, según dos visiones principales: a favor del fin de la vida (2.1.1) 
y a favor de la vida (2.1.2).

2.1.1. Enfoque pro fin de la vida

El enfoque pro fin de la vida se basa, en particular, en los cuatro 
principios de la bioética norteamericana conocidos como “principa-
lismo” (beneficencia, no maleficencia, autonomía y justicia). La auto-
nomía es un principio fundamental que rompe con el enfoque pater-
nalista de la medicina y da poder al paciente. En lo que respecta a las 
cuestiones relacionadas con el final de la vida, la autonomía puede 
tener dos significados, que favorecen la AAD: “consentimiento in-
formado” y “autodefinición” (13, pp. 2,4) o autodeterminación, que 
significa que toda persona tiene derecho a definir su propia existen-
cia y a controlarla. En este caso, el DAA, en particular el suicidio 
asistido, “no debe entenderse como una intervención médica, sino 
como una acción autónoma que no invoca principios médicos tradi-
cionales como la beneficencia” (14, p. 500).

Dado que la ética médica en Francia se basa en el modelo bioéti-
co norteamericano, la legislación también se apoya en él, haciendo 
hincapié en el principio de autonomía, especialmente cuando se trata 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1063
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

de “consentimiento informado” y de rechazar tratamientos. Por 
ejemplo, la Decisión n.º 2017-632 establece claramente:

Toda persona tiene derecho a rechazar o no recibir tratamiento. 
Sin embargo, el cuidado del paciente sigue siendo responsabili-
dad del médico, especialmente los cuidados paliativos. El médico 
está obligado a respetar los deseos del paciente tras informarle 
de las consecuencias de su elección y de su gravedad (15).

En consecuencia, la Convención de Ciudadanos que apoya la AAD 
menciona: el “modelo de toma de decisiones se basa en el principio 
de respeto de la persona y de su autonomía” que descansa en el con-
sentimiento informado (7, p. 170). Formulada de otro modo, esta 
autonomía es la expresión de una elección de morir y de elegir los 
medios para hacerlo (16, pp. 55-60).

2.1.2. Enfoque provida

El enfoque provida parte de una pregunta fundamental: ¿somos real-
mente libres para tomar tal decisión con un consentimiento infor-
mado infalible cuando estamos sufriendo? Friedrich Nietzsche dijo:

El momento mismo de la muerte, la posición en el lecho de 
agonía es casi irrelevante. El agotamiento de una vida que decli-
na, sobre todo en el caso de los ancianos, la alimentación irre-
gular e inadecuada del cerebro durante este último período, el 
carácter a veces muy violento del dolor, la novedad de este esta-
do enfermizo del que no se tiene experiencia, y con demasiada 
frecuencia un brote de miedo, una vuelta a los impulsos supers-
ticiosos, como si la muerte tuviera una gran importancia y hu-
biera que cruzar puentes de un tipo terrible: todo esto hace 
imposible utilizar la muerte como testimonio de vida. Por el 
contrario, casi todo el mundo se ve empujado por la solemnidad 
de los que le rodean, por las efusiones sentimentales, por las 
lágrimas retenidas o derramadas, a una comedia de vanidad, a 
veces consciente, a veces inconsciente (17).

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


M. BADR

1064	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

La negación y la cólera en la enfermedad limitan el ejercicio in-
formado de la libertad, y la persona que solicita el DAA podría estar 
actuando bajo la influencia de un vicio del consentimiento regido 
por dos limitaciones morales: una es interna, con el sentimiento de 
ser una carga para los que le rodean, por no hablar del estado psico-
lógico que se puede atravesar durante una enfermedad grave; la otra 
es externa, expresada por la presión de los que le rodean: familiar, 
médica y sociopolítica (18, pp. 54-55).

La Convención de los Ciudadanos establece que este consenti-
miento se obtendrá a través de las Directivas Anticipadas (DA) o a 
través de una persona de apoyo de confianza. La redacción de DA 
para solicitar DAA presupone que se goza de “buena salud” y que 
ningún sufrimiento requiere dicha solicitud. Los AD que reconocen 
explícitamente el derecho a morir corren el riesgo de transformar-
se y aplicarse implícitamente en un deber de morir. Legislar tales 
declaraciones tiene un significado social más profundo: “Permitir 
la eutanasia no sólo concedería un derecho a unos pocos, sino que 
cambiaría irrevocablemente la forma en que toda nuestra sociedad 
ve la muerte” (19). Entonces podríamos ver la muerte como un 
acto intencionado. De este modo, el miedo ontológico a la muerte, 
un miedo legítimo, que forma parte de la condición humana pierde 
todo su sentido, y la humanidad se deshumaniza en nombre del 
deber de morir. Los únicos paradigmas que entran en juego con 
semejante puerta abierta del deber social son los del utilitarismo, el 
astuto eudemonismo, los falsos cálculos de riesgo-beneficio e inclu-
so la eugenesia.

2.2. El concepto de dignidad

El concepto de dignidad está presente en las discusiones bioéticas, 
en este caso en las cuestiones relativas al final de la vida, donde se 
habla de “morir con dignidad”. He aquí cuatro referencias diferentes 
a textos en los que se utiliza la palabra “dignidad”:
	 a)	 En el Manifiesto pro-eutanasia de julio de 1974, leemos lo si-

guiente: creemos en el valor y la dignidad de la persona humana. 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1065
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

Esto exige que sea tratada con respeto y, en consecuencia, que 
se le permita la libertad de tomar decisiones razonables sobre 
su propio destino. [Es cruel y bárbaro exigir que se mantenga 
viva a una persona contra su voluntad, negándole la liberación 
que desea, cuando su vida lo ha perdido todo: dignidad, belle-
za, sentido, perspectivas de futuro. El sufrimiento innecesario 
es un mal que debe evitarse en las sociedades civilizadas3 (20).

	 b)	 Art. 1 de la Declaración Universal de Derechos Humanos es-
tablece que “todos los seres humanos nacen libres e iguales en 
dignidad y derechos” (21);

	 c)	 En su decisión de 27 de julio de 1994, el Consejo Constitucio-
nal francés estableció el principio constitucional de salvaguar-
da de la dignidad humana contra toda forma de esclavitud y 
degradación (8);

	 d)	 El artículo 1 de la Carta de los Derechos Fundamentales de la 
Unión Europea establece que “la dignidad humana es inviola-
ble. Debe ser respetada y protegida” (22).

¿De qué dignidad estamos hablando? ¿Se puede perder la digni-
dad? ¿Podemos desposeer o ser desposeídos de dignidad? ¿Existe 
la verdadera dignidad al morir? Evidentemente, la Ley no define 
en ninguna parte la dignidad, aunque la evoca en varios contextos 
éticos. Y las reivindicaciones del “derecho a morir dignamente” se 
basan en conceptos jurídicos abstractos. Sin entrar en la historia 
ético-filosófica de esta noción y dado que los conceptos de dignidad 
“evolucionan constantemente a lo largo del recorrido del paciente al 
final de su vida” (23, p. e123), podemos decir que la dignidad tiene 
tres dimensiones (24, pp. 7-14). Las dos primeras proporcionan una 
base de argumentación para el enfoque a favor del final de la vida 
(2.2.1) y la tercera es un principio fundamental del enfoque a favor 
de la vida (2.2.2).

3	 J. Monod, L. Pauling y G. Thomson (y aproximadamente cuarenta científicos de 
renombre mundial), Manifiesto a favor de la eutanasia, The Humanist, julio-agosto 
1974; traducción. Le Figaro, 1 de julio de 1974. Citado por M.J. Thiel (20).

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


M. BADR

1066	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

2.2.1. Enfoque a favor del fin de la vida

El primero es la dignidad subjetiva. Es la dignidad sentida por el 
sujeto. Se basa en los sentimientos experimentados a través de la 
percepción personal y social. Deriva su carácter de las relaciones in-
terpersonales. En otras palabras, es el sentido de sí mismo del sujeto. 
Un paciente que solicita la eutanasia es alguien que está sufriendo, en 
agonía, con una visión subjetiva de su dignidad; cree que su estado 
no es “digno” de vida. En este caso, el paciente piensa “que seguir 
viviendo en un estado de sufrimiento o incapacidad es una indigni-
dad” o una “pérdida de dignidad”, como se observa en Alemania, 
Estados Unidos y Canadá (18, pp. 50, 117, 135, 170, 204, 363, 365, 
457). Es el mismo argumento que da la Convención Ciudadana, que 
afirma que algunas personas tienen la sensación de “indignidad y de 
ser una carga para sus seres queridos o para la sociedad en su con-
junto” (7, p. 45).

La segunda es la dignidad objetiva. Ésta “denota el ejercicio efec-
tivo de la libertad tal como puede ser captada por el discernimiento 
ético en su exigencia de objetividad” (24, p. 13). Esto se traduce en 
acciones basadas en valores como la paz, la justicia, el respeto, la 
defensa de la vida, etc. Los partidarios del fin de la vida afirman que 
el acto de AAD forma parte de esa dignidad objetiva, basada en el 
sentimiento de compasión, para ayudar a los demás a aliviarse de su 
sufrimiento, como se observa en Bélgica, Alemania y Estados Uni-
dos, (18, pp. 58, 270-271, 303, 366-372). En este contexto, la Con-
vención ciudadana utiliza la expresión “eutanasia compasiva”, que 
podría incluir a los niños (7, p. 65).

2.2.2. Enfoque provida

La tercera es la dignidad ontológica. Es inseparable de la persona, 
cuerpo y alma, en su uni-totalidad (25, p. 124). En este sentido, el 
cuerpo por sí solo, con toda su debilidad, no puede definir a la per-
sona, ni puede representar por sí solo la dignidad de la persona. 
Puesto que la persona no se limita sólo a su dimensión biológica, 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1067
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

sino que debe ser abordada también a través de sus dimensiones 
psicológica y espiritual, la dignidad ontológica se convierte en el fun-
damento de todos los derechos y deberes de todo ser humano. Por 
tanto, nadie puede arrebatar esta dignidad, que está enraizada en el 
ser mismo de todo ser humano (18, pp. 38-40). Es una dignidad que 
no se puede probar; no es un objeto de posesión o de derecho. “La 
dignidad ontológica es indeleble y permanece válida más allá de cual-
quier circunstancia en la que se encuentre la persona” (26, § 7). Por 
ello, este tipo de dignidad es la piedra angular de cualquier acto mé-
dico que atienda a la persona y no ponga fin a la vida. Tal acto viola 
no sólo la dignidad del paciente, sino también la de la persona que lo 
comete, como dijo Hanna Arendt:

Para decirlo sin rodeos, sugiere que cuando se negaban a come-
ter un asesinato, no era tanto porque quisieran obedecer el man-
damiento “No matarás”, sino porque no estaban dispuestos a 
vivir con un asesino: su propia persona (27, p. 102).

La dignidad subjetiva y la dignidad objetiva también se denominan 
dignidad existencial, “que es el tipo de dignidad implícita en la discu-
sión cada vez mayor sobre una vida ‹digna› y otra que ‹no es digna›“. 
Así es como, en el caso de una enfermedad, algunas personas llegan 
a “experimentar sus condiciones de vida como ‹no dignas› frente a su 
percepción de esa dignidad ontológica que nunca puede ser oscure-
cida” (26, § 8) o su vida puede ser calificada por los demás como ‹no 
digna›. Sin embargo, justificar la TDA sobre la base de tales tipos de 
dignidad es trivializar al ser humano tal como es, esconderse tras el 
sentimentalismo para escapar a una responsabilidad ligada a la soli-
daridad y a la verdadera “compasión”(sufrir con). El enfermo es un 
espejo que revela lo que es el otro. La confrontación con el cuerpo 
sufriente del otro nos recuerda nuestra propia vulnerabilidad. Revela 
nuestras debilidades e incapacidades.

Por eso, el mero recurso a las dimensiones subjetiva y objetiva 
sólo promueve lo que llamamos “dignidad eugenésica”. En nombre 
del alivio del sufrimiento y de la compasión, los pacientes, sus fami-

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


M. BADR

1068	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

lias y la sociedad se ven “obligados” por una ley que implícitamente 
llama a la eliminación de los más frágiles, de los que son económica-
mente costosos, de los que son una carga para sus seres queridos, en 
definitiva, de los seres humanos.

2.3. La vocación de la Medicina

¿En qué sentido es el DAA un procedimiento médico? ¿Es médi-
camente necesario? ¿Cuál es el papel del médico? Estas son las pre-
guntas que elConsejo Nacional de la Orden de Médicos de Francia [Conseil 
national de l›Ordre des médecins (CNOM)] abordó, directa o indirecta-
mente, el 1 de abril de 2023, en vísperas del informe final de la Con-
vención de Ciudadanos.

En efecto, la vocación primera y fundamental de la Medicina es 
cuidar. En virtud de esta vocación, diagnostica, trata y a veces predi-
ce, pero la muerte no forma parte de su identidad. Para el médico, el 
Art. 38 del Código de Deontología Médica francés recomienda que:

Debe acompañar al moribundo en sus últimos momentos, ve-
lando por la calidad de la vida que llega a su fin mediante cuida-
dos y medidas adecuadas, preservando la dignidad del paciente 
y reconfortando a quienes le rodean. El médico no tiene dere-
cho a provocar deliberadamente la muerte.

Lo contrario es violar el juramento hipocrático y la ética médica uni-
versal: “No matarás”. Mientras que la ética hipocrática constituye un 
“arte” de los cuidados y un ideal de la profesión médica (28, p. 14), la 
AAD plantea la cuestión de si es médicamente necesaria. El art. 16-3 
del CC establece que “sólo podrá atentarse contra la integridad del 
cuerpo humano en caso de necesidad médica para la persona afectada 
o, excepcionalmente, en interés terapéutico de terceros”. Concreta-
mente, la necesidad médica es la que se expresa por la interpretación 
del caso según el juicio del médico y debe servir a un fin terapéutico 
y no para procurar la muerte. La violación de la integridad del cuerpo 
se refiere a actos médicos específicos como la cirugía, la extirpación 
de un tumor o incluso la donación de órganos.

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1069
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

En este contexto, el cardenal y bioeticista Elio Sgreccia es claro 
al afirmar que el acto médico sólo puede realizarse respetando el 
principio de inviolabilidad de la vida. Para él, el principio terapéutico 
que permite dañar la integridad del cuerpo humano requiere cuatro 
condiciones: 1) que se intervenga sobre la parte del cuerpo enferma 
o que causa directamente el daño; 2) que no existan otros medios 
para curar la enfermedad; 3) que la proporción de éxito de la inter-
vención sea buena o proporcionalmente alta en relación con el daño; 
4) que el paciente consienta (25, pp. 168-169). Estas condiciones, que 
evitan cualquier implacabilidad terapéutica, como pide la Congrega-
ción para la Doctrina de la Fe (29), están en consonancia con lo que 
expresa claramente la ley Claeys-Leonetti de 2016 (30), que enmarca 
todas las prácticas relacionadas con el final de la vida. El único pun-
to de divergencia entre la ley Claeys-Leonetti y los principios de Elio 
Sgreccia y el Magisterio de la Iglesia se refiere a la nutrición e hidra-
tación artificiales. Mientras que la ley Claeys-Leonetti las considera 
tratamientos que pueden interrumpirse, E. Sgreccia (25, pp. 779-781) 
y el Magisterio de la Iglesia (31,32,29) las consideran necesidades 
vitales (curas normales) que sólo deben interrumpirse bajo una con-
dición: que el cuerpo ya no sea capaz de absorberlas o metabolizar-
las. ¿Podemos decir que el AAM es un acto médico terapéutico apro-
piado? ¿Podemos decir que es un acto médico que no viola la vida y 
que es terapéutico y proporcional? La respuesta del CNOM es clara 
y categórica:

Considera imperativo velar por una mejor aplicación de la ley 
Claeys Leonetti y dotarse de todos los medios necesarios para 
que la ley sea plenamente eficaz: hacer eficientes los dispositivos 
en las instituciones médicas y médico-sociales y a domicilio en 
todo el territorio nacional, facilitar el apoyo médico y médi-
co-social a los pacientes al final de la vida y a sus familias, pro-
mover la formación de los profesionales médicos y paramédi-
cos, liberar tiempo a los médicos adjuntos para apoyar a sus 
pacientes, promover un mayor conocimiento entre los médicos 
sobre los cuidados a los pacientes al final de la vida. [...] Si la ley 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


M. BADR

1070	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

cambiara para legalizar la asistencia activa a la muerte (eutanasia 
y/o suicidio asistido), el [CNOM] desea dejar claro desde el 
principio que sería desfavorable que un médico participara en 
un proceso conducente a la eutanasia, ya que el médico no pue-
de provocar deliberadamente la muerte administrando un pro-
ducto letal (33).

Sobre esta base, en caso de que se legisle sobre el TAD, el CNOM:

exigirá una cláusula de conciencia específica que garantice la 
independencia del médico, incluso en las instituciones sanita-
rias, y que pueda invocarse en cualquier fase del procedimiento. 
El médico debería poder seguir tratando al paciente incluso des-
pués de invocar esta cláusula. Si el médico ya no desea tratar al 
paciente, debe remitirlo a un médico que pueda hacerlo (33).

En este contexto, la visión de los profesionales de la salud es diame-
tralmente opuesta a la visión política del presidente francés.

Conclusión

El “derecho a morir” no puede ser un corolario del “derecho a la 
vida”. Morir con dignidad es ante todo preservar y defender a la per-
sona humana. De ahí las siguientes conclusiones:
	 a)	 La utilización del término “ayuda activa a morir” no es más 

que una forma de manipulación lingüística, ya que en la prác-
tica todos los actos considerados para esta posible ley son los 
mismos que los asociados a la eutanasia y al suicidio asistido. 
Tal manipulación disminuye y trivializa la gravedad del pro-
blema y lo banaliza. La libertad y la autonomía no pueden ser 
auténticas si no están vinculadas a la verdad, en este caso a las 
verdades ocultas por un léxico mediocre.

	 b)	 El presidente Emmanuel Macron califica el proyecto de “ley 
de fraternidad, una ley que concilia la autonomía del individuo 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1071
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

con la solidaridad de las naciones” (2). Tal afirmación no sólo 
muestra desprecio por el trabajo de los cuidadores que atien-
den a los pacientes (12), sino que abre la vía a abusos inimagi-
nables como “la administración de la sustancia letal por un 
familiar cercano” (12). La fraternidad debe basarse en los dos 
principios/deberes siguientes (25, pp. 170-172). El primero es 
el principio de socialidad, que es un deber individual. La socia-
lidad se concreta en la participación activa en la “realización 
del bien de los demás”, mediante la promoción de la vida y de 
la salud; mediante el acompañamiento cercano de los enfer-
mos y de sus familiares; mediante la presencia respetuosa ante 
el misterio de la muerte. Es legítimo no sufrir, es legítimo sen-
tirse impotente ante el sufrimiento, pero no es legítimo lanzar-
se al paroxismo del individualismo eligiendo la propia muerte. 
Esta es la responsabilidad de una sociedad que, en nombre de 
la libertad personal, empuja cada vez más a las personas a 
convertirse en individuos desesperados en lugar de personas 
rodeadas de otros, El segundo es el principio de subsidiarie-
dad, que es un deber comunitario. Pide a la sociedad y al Es-
tado que “presten más ayuda allí donde más se necesita”. Para 
los pacientes al final de la vida, esto significa aumentar el nú-
mero de unidades de cuidados paliativos que proporcionen a 
los pacientes el tratamiento necesario en un contexto humano 
en el que se respete y preserve la dignidad ontológica de la 
persona. En lugar de debatir la cuestión de “morir con digni-
dad”, insistimos en la necesidad de multiplicar los esfuerzos 
para “cuidar con dignidad”; los pacientes tienen derecho a ser 
aliviados de su sufrimiento y a tener un final de vida digno 
hasta su último aliento. En nombre de este principio, el 
CNOM pide al Estado que tome medidas concretas para ga-
rantizar una mejor aplicación de la ley Claeys-Leonetti:

		  Mejorar la eficiencia de las instalaciones médicas, médico-so-
ciales y de atención domiciliaria en todo el país, facilitar el 
apoyo médico y médico-social a los pacientes y sus familias al 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


M. BADR

1072	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

final de la vida, promover la formación de los profesionales 
médicos y paramédicos, liberar tiempo para que los médicos 
tratantes apoyen a sus pacientes, promover un mejor conoci-
miento entre los médicos sobre cómo atender a los pacientes 
al final de la vida (33).

	 c)	 Como ha señalado el bioeticista Gonzalo Miranda (34), es im-
portante hacer todo lo posible para restablecer la salud del 
paciente y mantenerlo con vida, hacer sólo lo posible, evitan-
do lo inútil y perjudicial, permaneciendo al servicio de la per-
sona, y hacer lo mejor posible para asegurar una buena calidad 
de cuidados adaptados respetando la dignidad de cada pacien-
te al final de la vida.

	 d)	 Los valores y principios bioéticos que se aplican en este con-
texto francés son los mismos que deben aplicarse a escala in-
ternacional, por cuatro razones. En primer lugar, sea cual sea 
el contexto geográfico y/o sociopolítico, procurar la muerte o 
ayudar a alguien a procurársela sigue siendo un acto contrario 
al principio universal “no matarás”, que incluye también “no 
te matarás a ti mismo”. La vida es un valor universal que hay 
que proteger y promover. En segundo lugar, la diversidad de 
enfoques y la falta de consenso internacional sobre la defini-
ción de conceptos clave en el contexto del final de la vida, en 
particular la autonomía y la dignidad, deben invitar a quienes 
tienen poder de decisión y legislativo a recurrir al principio de 
prudencia. La razón es que, para garantizar el orden público, 
la vocación del Derecho es proteger el Bien Común, en este 
caso la vida, no los deseos individuales. En tercer lugar, si bien 
es legítimo y necesario combatir y aliviar el sufrimiento, la Me-
dicina no puede elegir la muerte como medio para hacerlo. Al 
final de la vida, aliviar el dolor y tener en cuenta el sufrimiento 
son dos pilares fundamentales de la asistencia médica. En 
cuarto lugar, aunque la cuestión del sufrimiento es universal y 
existencial, el individualismo contemporáneo incita a las per-
sonas frágiles a aislarse para afrontarlo únicamente mediante 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03


Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1073
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

consideraciones biomédicas, psicológicas y/o sociopolíticas. 
Sin embargo, poner fin a la vida nunca puede ser la respuesta 
a tal pregunta.

Parece que la “cultura de la muerte” denunciada por Juan Pablo II 
(35, § 87, 95, 100) prevalece cada vez más sobre la “cultura de la 
vida”. Urge formar las conciencias de los jóvenes para que las gene-
raciones futuras no caigan en una deshumanización que sería irre-
versible.

Referencias

1.	 Loi constitutionnelle n° 2024-200 du 8 mars 2024 relative à la liberté de recourir 
à l’interruption volontaire de grossesse. JORF. 2024 [Internet]. Disponible en: 
https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000049251463 

2.	 d’Abbundo A, Laurent C. EXCLUSIF. Emmanuel Macron sur la fin de vie : Avec ce 
texte, on regarde la mort en face. La Croix [Internet]. 2024 [citado 11 de marzo de 
20204]. Disponible en: https://www.la-croix.com/france/interview-exclusive-ma-
cron-projet-loi-fin-vie-euthanasie-suicide-assiste-20240310 

3.	 Firmin Le Bodo A. Fin de vie: Mots et formulations de l’anticipation définis juridi-
quement ou d’usage coutumier par les professionnels des soins palliatifs [Inter-
net]. París: Ministère chargé de l’organisation territoriale et des professions de 
santé; 2023 [citado 11 de marzo de 20204]. Disponible en: https://sante.gouv.fr/
IMG/pdf/fin-de-vie_lexique__maj__mars_2023.pdf 

4.	 Convention Citoyenne sur la fin de vie [Internet]. [citado 11 de marzo de 2024]. 
Les membres de la Convention Citoyenne reçus par le Président de la République 
à l’Élysée. Disponible en: https://conventioncitoyennesurlafindevie.lecese.fr/ac-
tualites/les-membres-de-la-convention-citoyenne-recus-par-le-president-de-la-re-
publique-l-elysee 

5.	 Boudet A. Le HuffPost. 2023 [citado 3 de abril de 2023]. Le résumé du discours 
d’Emmanuel Macron sur la fin de vie. Disponible en: https://www.huffingtonpost.fr/
politique/video/en-direct-emmanuel-macron-fait-son-discours-sur-la-fin-de-
vie_216069.html 

6.	 Comité consultatif national d’éthique. CCNE. Avis n° 139, Questions éthiques re-
latives aux situations de fin de vie: autonomie et solidarité [Internet]. París: CCNE; 
2022 [citado 3 de abril de 2023]. Disponible en: https://www.ccne-ethique.fr/sites/
default/files/2022-09/Avis%20139%20Enjeux%20%C3%A9thiques%20relati-
fs%20aux%20situations%20de%20fin%20de%20vie%20-%20autonomie%20
et%20solidarit%C3%A9.pdf 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03
https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000049251463
https://www.la-croix.com/france/interview-exclusive-macron-projet-loi-fin-vie-euthanasie-suicide-assiste-20240310
https://www.la-croix.com/france/interview-exclusive-macron-projet-loi-fin-vie-euthanasie-suicide-assiste-20240310
https://sante.gouv.fr/IMG/pdf/fin-de-vie_lexique__maj__mars_2023.pdf
https://sante.gouv.fr/IMG/pdf/fin-de-vie_lexique__maj__mars_2023.pdf
https://conventioncitoyennesurlafindevie.lecese.fr/actualites/les-membres-de-la-convention-citoyenne-recus-par-le-president-de-la-republique-l-elysee
https://conventioncitoyennesurlafindevie.lecese.fr/actualites/les-membres-de-la-convention-citoyenne-recus-par-le-president-de-la-republique-l-elysee
https://conventioncitoyennesurlafindevie.lecese.fr/actualites/les-membres-de-la-convention-citoyenne-recus-par-le-president-de-la-republique-l-elysee
https://www.huffingtonpost.fr/politique/video/en-direct-emmanuel-macron-fait-son-discours-sur-la-fin-de-vie_216069.html
https://www.huffingtonpost.fr/politique/video/en-direct-emmanuel-macron-fait-son-discours-sur-la-fin-de-vie_216069.html
https://www.huffingtonpost.fr/politique/video/en-direct-emmanuel-macron-fait-son-discours-sur-la-fin-de-vie_216069.html
https://www.ccne-ethique.fr/sites/default/files/2022-09/Avis%20139%20Enjeux%20%C3%A9thiques%20relatifs%20aux%20situations%20de%20fin%20de%20vie%20-%20autonomie%20et%20solidarit%C3%A9.pdf
https://www.ccne-ethique.fr/sites/default/files/2022-09/Avis%20139%20Enjeux%20%C3%A9thiques%20relatifs%20aux%20situations%20de%20fin%20de%20vie%20-%20autonomie%20et%20solidarit%C3%A9.pdf
https://www.ccne-ethique.fr/sites/default/files/2022-09/Avis%20139%20Enjeux%20%C3%A9thiques%20relatifs%20aux%20situations%20de%20fin%20de%20vie%20-%20autonomie%20et%20solidarit%C3%A9.pdf
https://www.ccne-ethique.fr/sites/default/files/2022-09/Avis%20139%20Enjeux%20%C3%A9thiques%20relatifs%20aux%20situations%20de%20fin%20de%20vie%20-%20autonomie%20et%20solidarit%C3%A9.pdf


M. BADR

1074	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

7.	 Rapport de la Convention Citoyenne sur la fin de vie [Internet]. París: Conseil 
économique, social et environnemental (CESE); Centre National fin de vie, soins 
palliatifs; Ministère de la Santé et de la Prévention; 2023 [citado 4 de febrero de 
2023]. Disponible en: https://conventioncitoyennesurlafindevie.lecese.fr/sites/cfv/
files/CCFV_Rapportfinal.pdf 

8.	 Cons. const. Décision n° 94-343/344 DC du 27 juillet 1994. Loi relative au respect 
du corps humain et loi relative au don et à l’utilisation des éléments et produits du 
corps humain, à l’assistance médicale à la procréation et au diagnostic prénatal. 
JORF. 1994 [Internet]. Disponible en: https://www.legifrance.gouv.fr/cons/id/
CONSTEXT000017666553 

9.	 CEDH. Pretty c. Royaume-Uni, n° 2346/02, 29 avril 2002 [Internet]. Disponible en: 
https://hudoc.echr.coe.int/fre#{%22itemid%22:[%22001-65003%22]} 

10.	 Hirsch E. Devoir mourir, digne et libre. París: Le Cerf. 2023:173. 
11.	 Hetzel P. Le débat sur la fin de vie mérite mieux que l’amateurisme et les mani-

pulations. Le Figaro [Internet]. 2023 [citado 4 de abril de 2023]; Disponible en: 
https://www.lefigaro.fr/vox/societe/patrick-hetzel-le-debat-sur-la-fin-de-vie-merite-
mieux-que-l-amateurisme-et-les-manipulations-20230403 

12.	 Collectif. SFAP. 2024 [citado 13 de marzo de 2024]. Disponible en: https://www.
sfap.org/actualite/communique-du-11-mars-2024 

13.	 Symons X. The Principle of Autonomy: Does it Support the Legalisation of Eutha-
nasia and Assisted Suicide? [Internet]. 2022. [citado 16 de abril de 2024]. Oxford: 
The Anscombe Bioethics Centre. 

14.	 Braun E. An autonomy-based approach to assisted suicide: a way to avoid the 
expressivist objection against assisted dying laws. J Med Ethics [Internet]. 2023 
[citado 16 de abril 2024]; 49(7):497-501. Disponible en: https://www.ncbi.nlm.nih.
gov/pmc/articles/PMC10359509/ 

15.	 Décision n° 2017-632 QPC du 2 juin 2017. JORF. 2017 [Internet]. Disponible en: 
https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000034851113#:~:text=%-
C2%AB%20Toute%20personne%20a%20le%20droit,choix%20et%20de%20
leur%20gravit%C3%A9 

16.	 Gomas JM, Favre P. Fin de vie : peut-on choisir sa mort ? Un enjeu majeur de 
civilisation. Perpignan: Artège Editions. 2022. 

17.	 Nietzsche F. Opinions et Sentences mêlées (Humain, trop humain, deuxième par-
tie) [Internet]. [citado 2 de abril de 2023]. Disponible en: https://fr.wikisource.org/
wiki/Opinions_et_Sentences_m%C3%AAl%C3%A9es 

18.	 Keown J. Euthanasia, Ethics and Public Policy: An Argument Against Legalisation. 
2d edition. Cambridge: Cambridge University Press. 2018.

19.	 LEFIGARO [Internet]. 2021 [citado 7 de abril de 2021]. Une fin de vie libre et choi-
sie: débat sous haute tension à l’Assemblée nationale. Disponible en: https://
www.lefigaro.fr/actualite-france/une-fin-de-vie-libre-et-choisie-debat-sous-haute-
tension-a-l-assemblee-nationale-20210405 

20.	 Thiel MJ. Dignité? Circulez! In: Dillens AM, Van Meenen B, editors. La dignité 
aujourd’hui : Perspectives philosophiques et théologiques [Internet]. Bruxelles: 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03
https://conventioncitoyennesurlafindevie.lecese.fr/sites/cfv/files/CCFV_Rapportfinal.pdf
https://conventioncitoyennesurlafindevie.lecese.fr/sites/cfv/files/CCFV_Rapportfinal.pdf
https://www.legifrance.gouv.fr/cons/id/CONSTEXT000017666553
https://www.legifrance.gouv.fr/cons/id/CONSTEXT000017666553
https://hudoc.echr.coe.int/fre#{%22itemid%22:[%22001-65003%22]}
https://www.lefigaro.fr/vox/societe/patrick-hetzel-le-debat-sur-la-fin-de-vie-merite-mieux-que-l-amateurisme-et-les-manipulations-20230403
https://www.lefigaro.fr/vox/societe/patrick-hetzel-le-debat-sur-la-fin-de-vie-merite-mieux-que-l-amateurisme-et-les-manipulations-20230403
https://www.sfap.org/actualite/communique-du-11-mars-2024
https://www.sfap.org/actualite/communique-du-11-mars-2024
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC10359509/
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC10359509/
https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000034851113#:~:text=%C2%AB%20Toute%20personne%20a%20le%20droit,choix%20et%20de%20leur%20gravit%C3%A9
https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000034851113#:~:text=%C2%AB%20Toute%20personne%20a%20le%20droit,choix%20et%20de%20leur%20gravit%C3%A9
https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000034851113#:~:text=%C2%AB%20Toute%20personne%20a%20le%20droit,choix%20et%20de%20leur%20gravit%C3%A9
https://fr.wikisource.org/wiki/Opinions_et_Sentences_m%C3%AAl%C3%A9es
https://fr.wikisource.org/wiki/Opinions_et_Sentences_m%C3%AAl%C3%A9es
https://www.lefigaro.fr/actualite-france/une-fin-de-vie-libre-et-choisie-debat-sous-haute-tension-a-l-assemblee-nationale-20210405
https://www.lefigaro.fr/actualite-france/une-fin-de-vie-libre-et-choisie-debat-sous-haute-tension-a-l-assemblee-nationale-20210405
https://www.lefigaro.fr/actualite-france/une-fin-de-vie-libre-et-choisie-debat-sous-haute-tension-a-l-assemblee-nationale-20210405


Los dilemas bioéticos de la legalización de la ‘ayuda activa a morir’ en Francia

Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4	 1075
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

Presses de l’Université Saint-Louis. 2019 [citado 2 de abril de 2023]:103–22. (Co-
llection générale). Disponible en: http://books.openedition.org/pusl/22770 

21.	 La Déclaration universelle des droits de l’homme [Internet]. 2015 [citado 11 de 
abril de 2024]. Disponible en: https://www.un.org/fr/universal-declaration-hu-
man-rights/ 

22.	 Union Européenne. Conseil de l’Union européenne. Charte des droits fondamen-
taux de l’Union Européenne [Internet]. 2000. Disponible en: https://www.refworld.
org/docid/50ed4f602.html 

23.	 Quah ELY, Chua KZY, Lua JK, Wan DWJ, Chong CS, Lim YX, et al. A Systematic 
Review of Stakeholder Perspectives of Dignity and Assisted Dying. J Pain Symp-
tom Manage [Internet]. 2023 [citado 16 de abril de 2024]; 65(2):23-36. Disponible 
en: https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S0885392422009241 

24.	 Thiel MJ. La dignité humaine. Perspectives éthiques et théologiques. In: Le corps, 
le sensible et le sens. Strasbourg: Presses universitaires de Strasbourg. 2004. 

25.	 Sgreccia E. Manuel de bioéthique, Volume 1: Les fondements et l’éthique biomé-
dicale. París: Mame-Edifa. 2004. 

26.	 Dicastery for the Doctrine of the Faith. Declaration “Dignitas Infinita” on Human 
Dignity [Internet]. 2024 [citado 15 de abril de 2024]. Disponible en: https://www.
vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_
dignitas-infinita_en.html 

27.	 Arendt H. Penser l’événement. París: Belin. 1989. 
28.	 Buzzi E. Etica della cura medica. Brescia: La Scuola SEI. 2013. 
29.	 Congrégation pour la Doctrine de la Foi. Samaritanus Bonus [Internet]. 2020 [ci-

tao 30 de mayo de 2022]. Disponible en: https://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bo-
nus_fr.html 

30.	 Loi n° 2016-87 du 2 février 2016 créant de nouveaux droits en faveur des malades 
et des personnes en fin de vie. JORF. 2016 [Internet]. Disponible en: https://www.
legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000031970253 

31.	 Conseil Pontifical pour la Pastorale, des Services de la Santé. Charte des Per-
sonnels de la Santé [Internet]. 1995 [citado 11 de marzo de 2024]. Disponible 
en: https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/hlthwork/documents/
rc_pc_hlthwork_doc_19950101_charter_fr.html 

32.	 Congrégation pour la Doctrine de la Foi. Déclaration Iura et bona sur l’euthanasie 
[Internet]. 1980 [citado 5 de abril de 2023]. Disponible en: https://www.vatican.va/
roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eu-
tanasia_fr.html 

33.	 Conseil National de l’Ordre des Médecins. CNOM. Conseil National de l’Ordre des 
Médecins. 2023 [citado 2 de abril de 2023]. Fin de vie et rôle du médecin. Dispo-
nible en: https://www.conseil-national.medecin.fr/publications/communiques-pres-
se/fin-vie-role-medecin 

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03
http://books.openedition.org/pusl/22770
https://www.un.org/fr/universal-declaration-human-rights/
https://www.un.org/fr/universal-declaration-human-rights/
https://www.refworld.org/docid/50ed4f602.html
https://www.refworld.org/docid/50ed4f602.html
https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S0885392422009241
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_fr.html
https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000031970253
https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000031970253
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/hlthwork/documents/rc_pc_hlthwork_doc_19950101_charter_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/hlthwork/documents/rc_pc_hlthwork_doc_19950101_charter_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_eutanasia_fr.html
https://www.conseil-national.medecin.fr/publications/communiques-presse/fin-vie-role-medecin
https://www.conseil-national.medecin.fr/publications/communiques-presse/fin-vie-role-medecin


M. BADR

1076	 Medicina y Ética - Octubre-Diciembre 2024 - Vol. 35 - Núm. 4
https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

34.	 Miranda G. Riflessioni etiche intorno alla fine della vita. In: A sua immmagine e 
somiglianza? Il volto dell’uomo alle soglie del 2000 Un approccio bioetico. Città 
Nuova. Roma: Libreria Editrice Vaticana. 1997. 

35.	 Jean-Paul II. Evangelium Vitæ. Mame-Plon. París: Plon. 1995.

Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-No- 
Comercial-CompartirIgual 4.0.

https://doi.org/10.36105/mye.2024v35n4.03

	_Hlk122340361
	_Int_ix3NYFdC
	_Int_3cTXzgkU
	_Int_x8TvmVEy
	_Hlk173330484
	_Hlk171940359
	_Hlk171941285
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk173237874
	_Hlk171940822
	_heading=h.30j0zll

