Muerte.indd 91

La muerte: su significacion y su representacion
en la poesia griega

David GARCIA PEREZ

Universidad Nacional Autonoma de México
prometeo9@att.net.mx

RESUMEN: Este trabajo tiene como objetivo trazar una lectura y un comentario criti-
cos de las ideas centrales de Jean-Pierre Vernant en torno al concepto de la muerte.
Para tal propuesta, el sentido del mito y la religion en la antigua Grecia son ejes
medulares en aras de definir la significacion de la muerte en la poesia épica, la lirica
y la dramatica de los antiguos griegos. Una vez dilucidado este punto, se examina
la representacion de la muerte en la tragedia en tanto mimesis y rito, guiados por
el sistema antropologico y filologico de Vernant.

k ok ok

ABSTRACT: The aim of this study is to put forward a reading and a critical com-
mentary on the main ideas developed by Jean-Pierre Vernant about the conception
of death in ancient Greece. According to the proposal of the author, elucidating
the core meaning of myth and religion among the Greeks is the key path to define the
significance of death in their epic, lyric and dramatic poetry. Once achieved this
goal, the way death is represented on stage in the tragic works as a mimesis and a
rite is examined under the guidance of Vernant’s anthropological and philological
system.

PALABRAS CLAVE: Jean-Pierre Vernant, mimesis, muerte, poesia griega antigua,
ritual.

KEYWORDS: ancient greek poetry, death, Jean-Pierre Vernant, mimesis, ritual.

RECEPCION: 5 de junio de 2009.

ACEPTACION: 23 de octubre de 2009.

91 NOVA TELLVS, 27+2, 2009

9/11/09 10:24:43



Muerte.indd 93

La muerte: su significacion y su representacion
en la poesia griega”

David GARCIA PEREZ

Para el griego antiguo, ;qué era la muerte?, ;a donde iba
a parar el ser humano una vez muerto?, ;al infierno?, ; hay otro
espacio posible donde yacer fuera de éste? ;como se puede
llegar a €1? Y una vez estando ahi, ;es posible volver al mundo
de los vivos, a la tierra?, ;y para qué volver? Tal vez el hombre
se queda en el mismo lugar, es decir, en el origen de todo: la
tierra. Sin duda, la idea de la muerte ha sido una tribulacidn
en el destino de la humanidad, que ha tratado de ser explicada
de diverso modo a cada momento. Los antiguos griegos no
fueron la excepcion, pues el significado y la representacion de
la muerte fueron mecanismos dinamicos, tal como se distinguio
su cultura por la dialéctica constante.

La creacion literaria se ha ocupado de esta cuestion desde el
momento en el que aparece el primer titubeo sobre las formas
de la literatura. La muerte es de los primeros mitos que la li-
teratura explora como respuesta a la curiosidad y a la angustia
del hombre por la esencia y el fin de la vida. Pero los textos
literarios, por su propia naturaleza, ofrecen una ficcion de la
muerte, no una respuesta. En efecto, la literatura alimenta atin
mas el halo incomprensible de la muerte. Al no poder revelar-
se su misterio, aquélla queda como un mito inmarcesible. De
esta manera, mito y literatura llegan a ser sinOnimos.

* Este trabajo fue presentado originalmente como conferencia en el Colloque
International Relire Jean-Pierre Vernant y es parte del proyecto de investigacion
“Teatro clasico grecolatino y su tradicion en Occidente” PAPIIT IN-403308.

93 NOVA TELLVS, 272, 2009

»

9/11/09 10:24:43



Muerte.indd 94

94 GARCIA PEREZ /LA MUERTE: SU SIGNIFICACION Y SU REPRESENTACION

Cada época, cada autor y cada cultura exponen de manera
particular la cuestion de la muerte, y a partir de su propuesta
nace el signo bajo el que se le puede reconocer: sus caracteris-
ticas, sus elementos de culto y de rito, es decir, que a través de
este proceso el mito de la muerte se renueva en cada creacion
y en cada lectura. El simbolo contiene una multiplicidad de
significados, y cada uno de ellos encuentra su justificacion en
la medida en que se acopla a la realidad que trata de definir.
Sin embargo, no se trata de enunciar el significado del simbo-
lo, sino de analizar algunos de los multiples rostros que tiene.
En el plano del signo, nada méas abierto tematicamente que
los mitos que la literatura ha creado sobre la muerte, pues los
poetas enriquecen con la ficcion literaria la imagen de ella, y
de ella absorben las manifestaciones populares como material
basico que incorporan su configuracion. Pues bien, veamos al-
gunos ejemplos de la literatura griega para pergehar una idea
de thdnatos.

La muerte de Patroclo y la de Héctor, en la Iliada, caracte-
rizan el sentido ritual del combate y el modo en que concluye
la vida del héroe. Llevado practicamente de la mano por el
destino hasta el punto final de su existencia, el héroe cons-
truye su propio monumento que, en un momento especifico,
es derruido por la presencia de la muerte. El héroe llega a las
puertas de Hades una vez que ha concluido su aristia. Héctor
muere cuando ha cumplido con sus obligaciones como gue-
rrero en relacion con su comunidad y como pariente con su
familia; cubiertas las premisas que lo definen como héroe, la
muerte se le presenta en la flor de su juventud, cuando “todo
le va bien al joven / incluso muerto por intervencion de Ares
[...] / ya muerto, todo lo que de él se muestra es bello”.! Patro-
clo demuestra que, no obstante que va disfrazado de Aquiles,
tiene tal arrojo que detiene el avance de los troyanos, cobran-
dose la vida de muchos enemigos. De igual manera, la destre-

!'Hom., 1I., XXII, 71-73.

9/11/09 10:24:43



Muerte.indd 95

NOVA TELLVS, 27-2, 2009, pp. 91-106 95

za guerrera de Héctor da victorias importantes a los troyanos,
¢l es el escudo de su patria y, sin paradoja, su muerte a manos
de Aquiles es la culminacion de su heroismo.

Cuando Patroclo muere, lleva puestas las armaduras de
Aquiles. No es él en verdad quien lucha y a quien la muerte
en forma de Héctor persigue. Pero el destino estd marcado y
debe fenecer. Patroclo fallece bajo el influjo de una ilusion.
Cuando Héctor marcha para encontrarse frente a frente con
Aquiles, tiene la certeza de que es su destino el que lo conduce
a tal encuentro, al grado de rechazar las palabras de Priamo, su
padre, de que se ponga a salvo tras las puertas de Troya. Héctor
si es €l mismo, a diferencia de Patroclo, pero la ilusion también
lo hace su presa y cree poder vencer a Aquiles, para solo darse
cuenta luego de que los dioses han decidido ya su suerte final.
El poeta usa la misma formula para indicar el momento preciso
en que la muerte cae sobre los dos héroes:

Luego de que asi hablo, el fin de la muerte lo arropd
y su alma, habiendo volado de sus miembros, llegd al Hades,
su destino lamentando, pues abandonaba su varonil juventud.?

Al estar muriendo, Patroclo predice la muerte de su ulterior
homicida, pues afirma que “la muerte y el destino poderoso”
(Bé&vartog kol poipo kpatoun) estan muy cerca de Héctor, quien
habra de morir a manos de Aquiles.? De similar forma, Héctor,
muriendo, le dice a Aquiles, que llegara el dia en que Paris y
Apolo lo liquiden ante las puertas Esceas.* Como el poeta se-
nala, estos personajes llegan a la muerte en la plenitud de su
hombria y de su juventud, de modo que tal caracterfstica re-
sulta imprescindible para que sean considerados como héroes.

2 Hom., IL., XVI, 855-857, y XXII, 361-363: “Qc épa v eindvra téhog Bovdroto
KéAvye, / yoyl & ék pebéwv mropévn "Aidog 8¢ BePriker / Ov mdtuov wobwso Mnods’
avdpotira koi f{pnv. Cf. Ana Iriarte, “Morir de parto o el koaddg Bdvarog en la Grecia
arcaica y clasica”, pp. 16-18.

3 Hom., I1., XVI, 844-854.

4 Hom., 1., XXII, 356-360.

9/11/09 10:24:43



Muerte.indd 96

96 GARCIA PEREZ /LA MUERTE: SU SIGNIFICACION Y SU REPRESENTACION

El caso de Aquiles es el ejemplo diafano de tal circunstancia,
pues el destino le propone tener una vida larga, con esposa
e hijos, y llegar a la muerte en su lecho, pero sin cultivar ni
cosechar la fama que acompana al héroe; o bien, elegir lo que
“les Grecs appelent la vie breve et la belle mort, kalos thana-
tos. Il n’y a pas de belle mort s’il n’y a pas de vie breve”.?

Tales similitudes, que no son las Ginicas, si bien obedecen
al estilo homérico caracterizado por la repeticion de formulas
y de imagenes en accion, indican, ademas, una pintura que el
poeta recrea constantemente en torno al sentido de la muerte.
Tres cosas llaman la atencion: en primer término, el destino
es la muerte que se hace presente a través de la dualidad for-
mada por un ser humano y uno divino. La sucesion es clara:
del destino se desprende la voluntad de los dioses que hace
responsable a un sujeto para liquidar a otro. Entonces, en se-
gundo lugar, el individuo que funge como instrumento del des-
tino es el otro que, como imagen, reproduce la muerte, pues a
la vez que acaba con su enemigo, oye en sus palabras y ve en
el aspecto del que muere como es que su vida concluird tam-
bién. En tercer lugar y si lo anterior es asi, se abre un espacio
en el que el homicida y el muerto se reconocen en el transito
que oscila entre la vida y la muerte. Hay, pues, un compas de
espera en el que se manifiesta el rostro del ofro que es la re-
presentacion de la muerte, la alteridad absoluta. En un comen-
tario en torno al sentido de la muerte en la poesia homérica,
Pseudo-Longino afirma que el poeta

representa los cardenales de los dioses, sus inquinas, sus ven-
ganzas, lagrimas, confinamientos, todas sus emociones, hace lo
imposible por transformar a los guerreros que luchan en Troya en

5 Jean-Pierre Vernant, La mort héroique chez les grecs, p. 13. Sobre la muerte
de Héctor bajo la idea de kalos thanatos, cfr. “La belle mort et le cadavre outragé”,
en Gherardo Gnoli et Jean-Pierre Vernant, La mort, les morts dans les sociétés
anciennes, pp. 45-70. Cf. Ana Iriarte, op. cit., pp. 15-16.

9/11/09 10:24:43



Muerte.indd 97

NOVA TELLVS, 27-2, 2009, pp. 91-106 97

dioses y los dioses en hombres. Nosotros, en la desgracia, halla-
mos en la muerte un puerto para nuestros males.®

Los dioses lucharian por un tiempo infinito, el esfuerzo heroico
del hombre termina por agotarlo y solo en la muerte encuentra
reposo. Ante la experiencia de la muerte, el sujeto vivo puede
experimentar el sentido de la existencia mirandose en el que
muere. En efecto, el individuo se comprende a partir del otro,
tal como se patentiza si colocamos en secuencia las palabras
que en el momento justo de fenecer se dirigen el ejecutor y la
victima: Héctor y Patroclo, Aquiles y Héctor. Y ese otro reve-
la diversas maneras de ser o de presentarse, una de las cuales
es la muerte, el Otro absoluto (I’Autre absolu), como definid
Vernant.” Quiza la principal operacion de la alteridad consiste
en aprehender lo diverso desde la vision del uno. La constan-
te definicion de ese uno concluye con la muerte, por ello la
necesidad de acercarse a ésta desde diferentes acciones, visio-
nes, contextos. La constatacion del otro se advierte en la esce-
na de la Odisea cuando el Laertiada se encuentra con Aquiles
en el inframundo. Odiseo cree que Aquiles es feliz por estar
muerto y por gozar de una fama semejante a la de los dioses
y por imperar entre los muertos. Sin embargo, el Pelida dice
que ¢l preferiria estar vivo que reinando entre las sombras. La
muerte heroica edifico su fama perenne, su kalos kai agathds,
pero frente a la vacia inmensidad del Hades, Aquiles preferiria
el goce de la vida efimera:

No pretendas, Ulises preclaro, buscarme consuelos

de la muerte, que yo mas querria ser siervo en el campo
de cualquier labrador sin caudal y de corta despensa
que reinar sobre los muertos que alla fenecieron.®

¢ [Longinus], Subl., IX 7.
7 Jean-Pierre Vernant, La mort héroique chez les grecs, p. 28.
8 Hom., Od., X1, 488-491.

9/11/09 10:24:43



Muerte.indd 98

98 GARCIA PEREZ /LA MUERTE: SU SIGNIFICACION Y SU REPRESENTACION

El hombre es efimero. Bien lo sabifa Homero. Sin embargo,
la sociedad que retratd, basaba el reconocimiento social en la
construccion del héroe, quien demostraba que era digno de si
mismo, de su familia y de su comunidad a través de su habi-
lidad en el 4gora y en el campo de batalla.” Este Gltimo era
el espacio mas propicio para alcanzar el signo del héroe, no
obstante que en ello se fuera la vida: “Les Grecs y répondent
en liaison avec cette culture aristocratique de 1’honneur hé-
roique, par cette idée de la mort héroique. Il va donc y avoir
indépendamment de ce que je viens de vous dire une dimen-
sion métaphysique”.!°

Por otra parte, la queja de Aquiles bien puede considerarse
como un puente hacia el &mbito de la poesia lirica y recalca la
diferencia respecto de Odiseo, pues éste héroe “est I’homme
du retour chez lui, de la longe vie avec sa femme, de la fidé-
lité a lui-méme, a Ithaque, a Pénélope, a sa propre vie”.!! La
individualidad alcanza matices que rebasan el aliento épico.
La vida se aprecia en la medida en que se sabe efimera. La
reflexion sobre el escaso momento en que se vive da lugar a
la queja o a la celebracion del poeta lirico. Siendo esto asi, el
sujeto de la lirica, en general, mira a la vida de frente para in-
tensificar cada momento. La muerte se deja para después, una
vez que se sabe inevitable y que no necesariamente, a pesar de
que sea heroica, acarrea la fama, que también se compren-
de ya fugaz:

Nadie, de honor ni fama, una vez muerto, goza
entre sus convecinos: en vida preferimos

° En Entre mythe et politique, p. 502, Vernant apuntd: “Dans une société de
face-a-face ou, pour se faire reconnaitre il faut I’emporter sur ses rivaux dans une
incessante compétition pour la gloire, chacun est placé sous le regard d’autrui,
chacun existe par ce regard. On est ce que les autres voient de soi. L’identité d’un
individu coincide avec son évaluation sociale: depuis la dérision jusq’a la louange,
du mépris a I’admiration”.

10 La mort héroique chez les grecs, p. 21.

1 Ibid., p. 30.

9/11/09 10:24:43



Muerte.indd 99

NOVA TELLVS, 272, 2009, pp. 91-106 99

buscar de los vivientes la simpatia; el muerto
lo peor de todo, siempre y en todas partes, sufre.'?

Vernant explica que ante la vacuidad que implica la muerte,
signo del fin de la efimera condicion humana, en la poesia
homérica se percibe “que la mort heroique a été ainsi idéalisée
comme solution vertigineuse et incroyable a une condition
humaine marquée par la mortalité. Et par conséquent, le héros
qui choisit la mort héroique, accueille aussi 1’idée qu’il existe
des puissances qui symbolisent la mort”.!* En cambio, el poeta
lirico, en general, encuentra, en el goce de la vida, la manera
de conjurar la pesadez de la muerte y de los males que con-
ducen a ella. La alternancia de los males y de los bienes es la
imagen propia de la existencia, hasta que se hace presente
la desgracia insoslayable, la muerte, tal como Anacreonte lo
expresa al hablar de la vejez como la antesala del Hades, terri-
ble y doloroso, pues quien a él baja ya nunca sube.!'* Se trata
de un viaje sin retorno.

Sin embargo, hay otro tipo de viaje que se halla engarzado
a la idea de la alteridad y a la de muerte, pues los personajes
que realizan el periplo emigran a un mundo extraio, incivili-
zado, donde el peligro de morir es constante. As{, al describir
ese otro mundo y al nombrarlo, los forasteros se constituyen
también como traductores de los signos culturales.

En cierto modo, el viaje de Odiseo es una prueba fatal, pues
el librarla equivale a seguir con vida. De todo el ejército que
acompanaba al Laertiada en el periplo de Troya a Itaca, solo
¢l sobrevivid. Cada aventura que este héroe experimentd en el
ambito de lo no-griego ponia en juego su sabiduria. Y ésta era
una representacion de la civilizacion, de lo cultivado, segin
las normas de lo griego. Si, de acuerdo con Vernant, Artemisa

12 Arq. frag. 64 D. Traduccion de J. Ferraté.
3 La mort héroique chez les grecs, p. 28.
4 Anac. frag. 40 P.

9/11/09 10:24:43



Muerte.indd 100

IOO GARCIA PEREZ /LA MUERTE: SU SIGNIFICACION Y SU REPRESENTACION

“fait en sort qu’ entre le sauvage et le civilisé les frontieres
soient en quelque facon perméables, puisque la chasse nous fait
passer de I’un a I'autre”,'> Odiseo deviene, correlativamente,
en nexo entre los mundos confrontados, entre la civilizacion
y la barbarie; de ésta, su punto mas alejado es el Hades. En
efecto, hay un transito de la vida a la muerte que atraviesa por
el espacio de lo no civilizado. Separarse del nicleo de lo cul-
tivado es comparable a reducirse a la animalidad, y de ésta
el paso a la muerte es breve. El espacio que va de la frontera
de Ismaro a las playas de Esqueria es un ambito en donde
la alteridad absoluta adquiere rasgos signicos propios de una
traduccion cultural,'® porque el relato de las aventuras de Odi-
seo implica una exégesis de los rasgos culturales del mundo
barbaro e incivilizado en el marco de lo que se define cultu-
ralmente como lo griego.

Un ejemplo notable en que el viaje re-significa la cultura
a través del otro se halla en el periplo de Io, descrito por el
autor de la tragedia Prometeo encadenado. Es posible trazar
una comparacion entre Odiseo e o en cuanto a su inmersion
en el espacio del ofro a través de los avatares del viaje. Los
sucesos que comportan el periplo estan sujetos, por una parte,
a la comprension cultural entre el observador del que parte el
relato y que crea un imaginario a partir de la confrontacion del
uno frente al otro; por otro lado, a la ausencia de una secuencia
lineal del relato, pues el tiempo del mito es circular y por ello se
amplian las posibilidades de la narracion.!” En su itinerario, la
doncella llega a tener tantos encuentros con [o otro como sean
posibles, castigada como esta a andar errante por muchos luga-

15 La mort dans les yeux, p. 18.

16 Segtin Peter Torov, La traduzione totale, p. 25, la traduccion cultural es “un
processo in cui, benché a ciascun livello della lingua dell’ originale venga sostitui-
to del materiale testuale nella lingua della traduzione, cio non significa necessaria-
mente che a tutti i livelli tale sostituzione avvenga mediante ‘equivalenti’ ”.

17 El mito, sobre todo aquel que se halla en el medio de la oralidad, funciona
bajo las reglas del tiempo circular, es decir, un tiempo sin tiempo.

9/11/09 10:24:44



Muerte.indd 101

NOVA TELLVS, 27-2, 2009, pp. 91-106 101

res incesantemente, '8 antes y después del hic et nunc dispuesto
segn el relato de Prometeo encadenado. Asi, el viaje supone
la definicion de lo que es propio del personaje en cuestion a
través de la mirada que sobre el ofro se construye.'

Hay una frontera entre la vida y la muerte que encuentra
diversas representaciones no solo en el ritual que significa
traspasar el umbral de un estado al otro, sino que se manifies-
ta de diverso modo en las actividades y en las formas cotidianas
de la cultura. Vernant hace notar que Artemisa es una deidad
que marca esa distancia entre lo civilizado y lo agreste e indica
cOomo los espacios tienen vasos comunicantes, “des zones limi-
trophes, des frontieres ou I’autre se manifeste dans le contact
qu’on entretient régulierement avec lui, sauvage et cultivé se
cotoyant, pour s’opposer certes, mais pour s’interpénétrer tout
autant”.?’ El paso de un espacio a otro puede significar la muer-
te del personaje que lleva a cabo tal accion. Por ello hay modos
de ir al inframundo y de volver de él con vida. Odiseo, Sisifo
y Psique son ejemplos literarios, alimentados por un imagi-
nario religioso antiquisimo y popular de tal situacion.

El viaje de Io sitha la temporalidad fuera de cualquier refe-
rente inmediato, porque lo dicho por Prometeo, como pro-
fecia, se refiere a la descripcion de un mundo barbaro y fan-
tastico que escapa a la realidad presente del mundo ateniense
de la democracia, pero que estaria latente ahi, a un lado, divi-
dido por unas fronteras sutiles, de Asia y de Africa.?!

18 PV, vv. 585-586: 4:8nv ne moAdmAavol TAGvot / yeyouvakacty.

19 Carlos Garcia Gual, “Viajes griegos. Viajes reales y fantasticos”, p. 22: “Via-
jar lejos era enfrentarse a lo otro y a los otros, tratar con gentes barbaras que no
hablaban en griego y tenfan costumbres peculiares; y en esas brumosas y quimé-
ricas lejanfas podia uno llegar a toparse con seres no humanos del todo, sino con
criaturas bestiales, hombres de cabeza de perro o descabezados con un ojo en el
pecho, porque en los extremos del mundo pululaban, seglin creencia general, los
monstruos y las maravillas”.

2 La mort dans les yeux, p- 17.

2L Cf. PV, vv. 700-740, 786 ss.

9/11/09 10:24:44



Muerte.indd 102

102 GARCIA PEREZ /LA MUERTE: SU SIGNIFICACION Y SU REPRESENTACION

Si bien el espacio civilizado y el agreste refieren una con-
cepcion cosmolodgica y cultural del pueblo, también es un
modo de hacer ver los peligros de lo fronterizo, del acecho de
la muerte en la linea que divide a un mundo del ofro. La geo-
grafia que transita Io no se corresponde estrictamente hablando
con ninglin modelo social o ideologico conocido directamente
por los atenienses, pues la doncella transformada en vaca, es
lanzada al mundo no griego, que es irracional y que no cono-
ce las formas civilizadas de convivencia, pero que, al mismo
tiempo, es producto del imaginario mitologico de ese pueblo.
Lo paradojico es que Zeus tampoco reconoce tales formas,
seglin se colige de la version esquilea, y ésa es la controversia
que tangencialmente plantea Prometeo, pues €l afirma que el
Cronida ejerce la justicia de modo caprichoso, a pesar de que,
con el correr del tiempo, las cosas habran de encontrar su equi-
librio, al menos en la disputa que estos dos dioses sostienen.??
Entonces, la Gnica diferencia entre el Cronida y cualquiera de
los personajes que habitan el mundo barbaro y fantastico es el
de la investidura. Si esto es asi, en el viaje de lo, a través de
los pueblos y seres que conoce, conceptos como tirania y de-
mocracia no tienen sentido alguno, pues una accidon como ésta
“excluye el tiempo profano y participa del tiempo mitico”.??

Ademas, hay una sutil sugerencia que el dramaturgo siem-
bra en el pablico: la comparacion entre una sociedad griega
estructuralmente organizada bajo la democracia, con otra que
no presenta este rasgo. El gobierno de Zeus se encamina hacia
ese mundo ya rebasado en el hic et nunc en el que Prometeo
dialoga con Jo, lo cual denota una barrera entre las intencio-
nes destructoras de aquél y la redencion del Titan.

Odiseo encontrd en su viaje un mundo desconocido y pobla-
do de seres que, para su imaginario y, por lo tanto, para el del
auditorio inmediato de tales aventuras, fueron percibidos como

2 Cf. PV, vv. 186-192.
23 Mircea Eliade, Aspectos del mito, p. 42. Cf. Rush Rehm, The Play of Space,
p. 157.

9/11/09 10:24:44



Muerte.indd 103

NOVA TELLVS, 27-2, 2009, pp. 91-106 103

mitologicos. De igual modo, Io fue lanzada a errar por un mun-
do en el que la humanidad en términos estrictos era desconocida
y, en varios casos, ella, que era un esperpento, se topd con
seres monstruosos que se asimilan con el rostro de la muerte.
Quiza por sus caracteristicas, que oscilan entre lo vacuno y lo
humano, o fue desterrada al universo que le correspondia de
acuerdo con su apariencia. Se trataba de un mundo en donde
los sustentos de la naturaleza no estaban domesticados, era un
espejo de los mismos seres que alli vivian. La metamorfosis
de Io no soOlo era una transformacion fisica, sino que también
colocaba al personaje en el mundo del mito fantastico; por esta
razon, la doncella se convirtid, ademas, en el puente con otra
realidad que confrontaba y definia lo griego.

Ahora bien, el viaje de o y el trance que éste significa, ad-
quiere su acepcion por la metamorfosis de la doncella que, a
su vez, es simbolizada por la méascara que debid portar dicho
personaje. A través de la mascara el publico comprendia la
definicion tragica del personaje, pero al mismo tiempo enmas-
cara la enunciacion de lo otro.**

Cierto tipo de méascara refiere un nexo con la muerte, cuan-
do no se representa a ésta de modo directo. Vernant ha hecho
notar que la representacion de Gorgo denota la ambiguedad
entre la profilaxis y la muerte. El choque entre la mirada de
Gorgo y del hombre puede traer nefastas consecuencias para
éste, porque dicho encuentro conduciria al sujeto a los terre-
nos del Hades. Los ojos de la Gorgona, de otro modo, son una
via hacia la muerte. La Gorgona es la Ginica mortal del grupo
de las Greas y, no obstante que muere, su cabeza sigue viva y
resulta un eficaz instrumento de guerra.?

24 Véase el comentario de Jean-Pierre Vernant en torno al significado de la
mascara en las Bacantes de Euripides: “El Dioniso enmascarado de las Bacantes
de Euripides”, en Jean-Pierre Vernant y Pierre Vidal-Naquet, Mito y tragedia en la
antigua Grecia, vol. 11, pp. 223-252.

25 Cf. Jean-Pierre Vernant, La mort dans les yeux, pp. 39-54; “Figuras de la
mascara en la antigua Grecia”, en Jean-Pierre Vernant y Pierre Vidal-Naquet, Mito
y tragedia en la antigua Grecia, vol. 11, pp. 34-35.

9/11/09 10:24:44



Muerte.indd 104

104 GARCIA PEREZ /LA MUERTE: SU SIGNIFICACION Y SU REPRESENTACION

Ahora bien, la méascara tragica, si bien pudo tener un origen
religioso, en la representacion teatral adquirid otros matices,
tan profundos que es posible advertir a través de ella una
comprension de la existencia humana. La antigua mascara de
los rituales religiosos obedecia, en cierto modo, a la mimesis
que el sujeto ejecutaba para explicarse: ya no era €l, sino otro
quien pasaba a formar parte de la naturaleza, quiza porque se
advertia, en un momento dado, ajeno ya de ella, y la méascara,
como parte de un ritual, indicaba esa pertenencia al cosmos.
Y, al mismo tiempo, era signo de la separacion. Sin embargo,
en la tragedia, la méscara no hacia salir al individuo para que
formara parte del todo, sino que lo individualizaba y, al hacer-
lo, contenia la dialéctica del ser y del deber. Asi, la mascara
tragica oculta mas de lo que en si refleja. Los gestos que pu-
diera expresar, de alglin modo estaticos en la ejecucion de una
escena, no eran suficientes para denotar el pathos que implica
definir el ser y la pesadumbre que resultaba el cumplimiento
del deber. Era, entonces, el artilugio de la palabra el instrumen-
to que revelaba la congoja de los personajes y la tension de
sus acciones.?® La mascara debia adquirir los mas finos matices
del discurso de la tragedia. Como un modo de ocultamiento,
la méascara sepulta el ser del individuo, como un medio de
proyeccion al exterior el deber se impone.

La mascara de la Gorgona manifiesta notablemente la sig-
nificacion de lo tragico, pues a través de la alegoria que los
dramaturgos dibujaban con palabras para la tragedia, es como
se delimita una representacion de este concepto: Edipo tirano
debi6 aparecer en la entrada de la tragedia de Sofocles con una
mascara que reflejara la potestad de rey-sabio, de aquel que
detenta el poder de modo absoluto y, al final de dicha obra,

26 Si bien el espectaculo teatral era un todo que conjuntaba los distintos codigos
dramaticos —escenografia, coreografia, texto escénico, etcétera— era tan solo la
palabra lo que guiaba y sostenia la ejecucion del drama. Aristoteles, Poet., 50b 17-
21, indicaba ya que los sentimientos de lo tragico solo podian tener causa y efecto
a partir del uso de la palabra.

9/11/09 10:24:44



Muerte.indd 105

NOVA TELLVS, 27-2, 2009, pp. 91-106 105

lo hallarfamos con otra mascara, con las cuencas de los ojos
vacias y, quiza, con sangre corriendo por sus mejillas. Es un
rostro gorgonico, cuya vaciedad en la mirada es como la de la
Grea mortal, el camino hacia el mas alla. Asi, la ceguera de
Edipo es metafora de la muerte en vida. En otro caso, Euri-
pides perfila el rostro colérico de Heracles que ya no es mas
su faz, sino la de un ser monstruoso: “Heracles ya no era el
mismo: alterado en el movimiento de sus ojos y dejando ver
en ellos las raices enrojecidas, arrojaba espuma sobre su barba
bien poblada. Y dijo de pronto con risa enloquecida”. Los sir-
vientes se preguntaran, luego, si su amo esta loco. En efecto,
lo esta. La locura, Lyssa, transforma el rostro del héroe hasta
hacerlo desconocido.?’” La locura es la antesala de la perdi-
cion. Y, como se ha demostrado, la locura proviene de dios.?®

Hemos anotado, en general, tres ideas sobre la muerte que
corresponden a los distintos géneros de la poesia: la muerte
heroica, propia de la poesia homérica, que, de acuerdo con
Vernant “procure non seulement un honneur incomparable mais
réalise le paradoxe d’un créature humaine, mortelle éphémere,
vouée au cycle —le passage par des stades jusqu’a la mort
lamentable— qui caractérise ’homme et qui 1’oppose aux
dieux”.?? Por otra parte, la oposicion entre vida y muerte que
los liricos resaltaron a fin de comprender el sentido efimero de
la existencia y la vanidad de la fama heroica. Y, por Gltimo, la
representacion de la muerte en el periplo y la méascara, que
toca, en parte, a la poesia tragica.

Como se observa, las preguntas que al principio planteaba-
mos, tienen respuestas que obedecen al espacio y al tiempo
que el poeta captura en sus versos: la muerte heroica, el hom-
bre efimero y la mascara terrible del otro absoluto son signo
y representaciones de la muerte, cada una de ellas en la cons-

27 Bur., Her., vv. 931 y ss.
28 Ruth Padel, A quien los dioses destruyen, passim.
2 La mort héroigue, pp. 19-20.

9/11/09 10:24:44



Muerte.indd 106

106 GARCIA PEREZ /LA MUERTE: SU SIGNIFICACION Y SU REPRESENTACION

tante oposicion del nacer y del morir, pues, como reflexiona
Vernant,* ella siempre se encuentra ahi, agazapada en la vida
misma, bajo los rostros de Hypnos, Ponos, Géras o Limds,
esperando dar el zarpazo final.

BIBLIOGRAFIA

ELIADE, Mircea, Aspectos del mito, Barcelona, Paidos, 2000.

GaRrCIA GUAL, Carlos, “Viajes griegos. Viajes reales y fantasticos”, en Joa-
quin Rubio Tovar et al. (eds.), Viajes y visiones del mundo, Malaga,
Ediciones Clasicas, 2008.

GNoLI, Gherardo et Jean-Pierre Vernant, La mort, les morts dans les socié-
tés anciennes, Paris, Editions de la Maison des Sciences de I’Homme
-Cambridge University Press, 1982.

IRIARTE, Ana, “Morir de parto o el xohog Odvatog en la Grecia arcaica y
clasica”, en Francisco Marco Simoén et al. (eds.), Formae mortis: el
trdansito de la vida a la muerte en las sociedades antiguas, Barce-
lona, Publicacions i edicions de la Universitat de Barcelona, 2009,
pp. 13-24.

PADEL, Ruth, A quien los dioses destruyen. Elementos de la locura griega
y trdgica, México, Sexto Piso, 2005.

REnM, Rush, The Play of Space. Spatial Transformation in Greek Tragedy,
Princeton, Princeton University Press, 2002.

Torov, Peter, La traduzione totale, Ferrara, Guaraldi Logos, 2001.

VERNANT, Jean-Pierre, Entre mythe et politique, Paris, Editions du Seuil,
1996.

—, La mort dans les yeux. Figures de ’autre en Gréce ancienne. Artémis,
Gorgo, Paris, Hachette, 1998.

—, La mort héroique chez les Grecs, Nantes, Editions Pleins Feux, 2001.

—, El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia, Barcelona
Paidos, 2001.

—, et Pierre VIDAL-NAQUET, La Gréce ancienne. 2. L’espace et les temps,
Paris, Editions du Seuil, 1991.

—, y Pierre VIDAL-NAQUET, Mito y tragedia en la antigua Grecia, vols. 1y
II, Barcelona, Paidos, 2002.

0 El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia, pp. 20-21.

9/11/09 10:24:44





