
nova tellvs, 27 ◆2, 200991

La muerte: su significación y su representación 
en la poesía griega

David García Pérez
Universidad Nacional Autónoma de México

prometeo9@att.net.mx

Resumen: Este trabajo tiene como objetivo trazar una lectura y un comentario críti-
cos de las ideas centrales de Jean-Pierre Vernant en torno al concepto de la muerte. 
Para tal propuesta, el sentido del mito y la religión en la antigua Grecia son ejes 
medulares en aras de definir la significación de la muerte en la poesía épica, la lírica 
y la dramática de los antiguos griegos. Una vez dilucidado este punto, se examina 
la representación de la muerte en la tragedia en tanto mímesis y rito, guiados por 
el sistema antropológico y filológico de Vernant.

* * *

Abstract: The aim of this study is to put forward a reading and a critical com-
mentary on the main ideas developed by Jean-Pierre Vernant about the conception 
of death in ancient Greece. According to the proposal of the author, elucidating 
the core meaning of myth and religion among the Greeks is the key path to define the 
significance of death in their epic, lyric and dramatic poetry. Once achieved this 
goal, the way death is represented on stage in the tragic works as a mímesis and a 
rite is examined under the guidance of Vernant’s anthropological and philological 
system.

Palabras clave: Jean-Pierre Vernant, mímesis, muerte, poesía griega antigua, 
ritual.

Keywords: ancient greek poetry, death, Jean-Pierre Vernant, mímesis, ritual.
Recepción: 5 de junio de 2009.
Aceptación: 23 de octubre de 2009.

Muerte.indd   91 9/11/09   10:24:43



nova tellvs, 27  ◆2, 200993

La muerte: su significación y su representación 
en la poesía griega*

David García Pérez

Para el griego antiguo, ¿qué era la muerte?, ¿a dónde iba 
a parar el ser humano una vez muerto?, ¿al infierno?, ¿hay otro 
espacio posible donde yacer fuera de éste? ¿cómo se puede 
llegar a él? Y una vez estando ahí, ¿es posible volver al mundo 
de los vivos, a la tierra?, ¿y para qué volver? Tal vez el hombre 
se queda en el mismo lugar, es decir, en el origen de todo: la 
tierra. Sin duda, la idea de la muerte ha sido una tribulación 
en el destino de la humanidad, que ha tratado de ser explicada 
de diverso modo a cada momento. Los antiguos griegos no 
fueron la excepción, pues el significado y la representación de 
la muerte fueron mecanismos dinámicos, tal como se distinguió 
su cultura por la dialéctica constante.

La creación literaria se ha ocupado de esta cuestión desde el 
momento en el que aparece el primer titubeo sobre las formas 
de la literatura. La muerte es de los primeros mitos que la li-
teratura explora como respuesta a la curiosidad y a la angustia 
del hombre por la esencia y el fin de la vida. Pero los textos 
literarios, por su propia naturaleza, ofrecen una ficción de la 
muerte, no una respuesta. En efecto, la literatura alimenta aún 
más el halo incomprensible de la muerte. Al no poder revelar-
se su misterio, aquélla queda como un mito inmarcesible. De 
esta manera, mito y literatura llegan a ser sinónimos.

∗ Este trabajo fue presentado originalmente como conferencia en el Colloque 
International Relire Jean-Pierre Vernant y es parte del proyecto de investigación 
“Teatro clásico grecolatino y su tradición en Occidente” PAPIIT IN-403308.

Muerte.indd   93 9/11/09   10:24:43



94	 garcía pérez / la muerte: su significación y su representación  

Cada época, cada autor y cada cultura exponen de manera 
particular la cuestión de la muerte, y a partir de su propuesta 
nace el signo bajo el que se le puede reconocer: sus caracterís-
ticas, sus elementos de culto y de rito, es decir, que a través de 
este proceso el mito de la muerte se renueva en cada creación 
y en cada lectura. El símbolo contiene una multiplicidad de 
significados, y cada uno de ellos encuentra su justificación en 
la medida en que se acopla a la realidad que trata de definir. 
Sin embargo, no se trata de enunciar el significado del símbo-
lo, sino de analizar algunos de los múltiples rostros que tiene. 
En el plano del signo, nada más abierto temáticamente que 
los mitos que la literatura ha creado sobre la muerte, pues los 
poetas enriquecen con la ficción literaria la imagen de ella, y 
de ella absorben las manifestaciones populares como material 
básico que incorporan su configuración. Pues bien, veamos al-
gunos ejemplos de la literatura griega para pergeñar una idea 
de thánatos.

La muerte de Patroclo y la de Héctor, en la Ilíada, caracte-
rizan el sentido ritual del combate y el modo en que concluye 
la vida del héroe. Llevado prácticamente de la mano por el 
destino hasta el punto final de su existencia, el héroe cons-
truye su propio monumento que, en un momento específico, 
es derruido por la presencia de la muerte. El héroe llega a las 
puertas de Hades una vez que ha concluido su aristía. Héctor 
muere cuando ha cumplido con sus obligaciones como gue-
rrero en relación con su comunidad y como pariente con su 
familia; cubiertas las premisas que lo definen como héroe, la 
muerte se le presenta en la flor de su juventud, cuando “todo 
le va bien al joven / incluso muerto por intervención de Ares 
[...] / ya muerto, todo lo que de él se muestra es bello”.1 Patro-
clo demuestra que, no obstante que va disfrazado de Aquiles, 
tiene tal arrojo que detiene el avance de los troyanos, cobrán-
dose la vida de muchos enemigos. De igual manera, la destre-

1 Hom., Il., XXII, 71-73.

Muerte.indd   94 9/11/09   10:24:43



nova tellvs, 27 ◆2, 2009, pp. 91-106	 95	

za guerrera de Héctor da victorias importantes a los troyanos, 
él es el escudo de su patria y, sin paradoja, su muerte a manos 
de Aquiles es la culminación de su heroísmo.

Cuando Patroclo muere, lleva puestas las armaduras de 
Aquiles. No es él en verdad quien lucha y a quien la muerte 
en forma de Héctor persigue. Pero el destino está marcado y 
debe fenecer. Patroclo fallece bajo el influjo de una ilusión. 
Cuando Héctor marcha para encontrarse frente a frente con 
Aquiles, tiene la certeza de que es su destino el que lo conduce 
a tal encuentro, al grado de rechazar las palabras de Príamo, su 
padre, de que se ponga a salvo tras las puertas de Troya. Héctor 
sí es él mismo, a diferencia de Patroclo, pero la ilusión también 
lo hace su presa y cree poder vencer a Aquiles, para sólo darse 
cuenta luego de que los dioses han decidido ya su suerte final. 
El poeta usa la misma fórmula para indicar el momento preciso 
en que la muerte cae sobre los dos héroes:

Luego de que así habló, el fin de la muerte lo arropó
y su alma, habiendo volado de sus miembros, llegó al Hades,
su destino lamentando, pues abandonaba su varonil juventud.2

Al estar muriendo, Patroclo predice la muerte de su ulterior 
homicida, pues afirma que “la muerte y el destino poderoso” 
(yãnatow ka‹ mo›ra krataiÆ) están muy cerca de Héctor, quien 
habrá de morir a manos de Aquiles.3 De similar forma, Héctor, 
muriendo, le dice a Aquiles, que llegará el día en que Paris y 
Apolo lo liquiden ante las puertas Esceas.4 Como el poeta se-
ñala, estos personajes llegan a la muerte en la plenitud de su 
hombría y de su juventud, de modo que tal característica re-
sulta imprescindible para que sean considerados como héroes. 

2 Hom., Il., XVI, 855-857, y XXII, 361-363: àVw êra min efipÒnta t°low yanãtoio 
kãluce, / cuxØ dÉ §k =ey°vn ptam°nh ÖAÛdow d¢ bebÆkei / ˘n pÒtmon coÒvsa lipoËsÉ 
éndrot∞ta ka‹ ¥bhn. Cf. Ana Iriarte, “Morir de parto o el kalÚw yãnatow en la Grecia 
arcaica y clásica”, pp. 16-18.

3 Hom., Il., XVI, 844-854.
4 Hom., Il., XXII, 356-360.

Muerte.indd   95 9/11/09   10:24:43



96	 garcía pérez / la muerte: su significación y su representación  

El caso de Aquiles es el ejemplo diáfano de tal circunstancia, 
pues el destino le propone tener una vida larga, con esposa 
e hijos, y llegar a la muerte en su lecho, pero sin cultivar ni 
cosechar la fama que acompaña al héroe; o bien, elegir lo que 
“les Grecs appelent la vie brève et la belle mort, kalos thana-
tos. Il n’y a pas de belle mort s’il n’y a pas de vie brève”.5

Tales similitudes, que no son las únicas, si bien obedecen 
al estilo homérico caracterizado por la repetición de fórmulas 
y de imágenes en acción, indican, además, una pintura que el 
poeta recrea constantemente en torno al sentido de la muerte. 
Tres cosas llaman la atención: en primer término, el destino 
es la muerte que se hace presente a través de la dualidad for-
mada por un ser humano y uno divino. La sucesión es clara: 
del destino se desprende la voluntad de los dioses que hace 
responsable a un sujeto para liquidar a otro. Entonces, en se
gundo lugar, el individuo que funge como instrumento del des- 
tino es el otro que, como imagen, reproduce la muerte, pues a 
la vez que acaba con su enemigo, oye en sus palabras y ve en 
el aspecto del que muere cómo es que su vida concluirá tam-
bién. En tercer lugar y si lo anterior es así, se abre un espacio 
en el que el homicida y el muerto se reconocen en el tránsito 
que oscila entre la vida y la muerte. Hay, pues, un compás de 
espera en el que se manifiesta el rostro del otro que es la re-
presentación de la muerte, la alteridad absoluta. En un comen-
tario en torno al sentido de la muerte en la poesía homérica, 
Pseudo-Longino afirma que el poeta

representa los cardenales de los dioses, sus inquinas, sus ven-
ganzas, lágrimas, confinamientos, todas sus emociones, hace lo 
imposible por transformar a los guerreros que luchan en Troya en 

5 Jean-Pierre Vernant, La mort héroïque chez les grecs, p. 13. Sobre la muerte 
de Héctor bajo la idea de kalos thanatos, cfr. “La belle mort et le cadavre outragé”, 
en Gherardo Gnoli et Jean-Pierre Vernant, La mort, les morts dans les sociétés 
anciennes, pp. 45-70. Cf. Ana Iriarte, op. cit., pp. 15-16.

Muerte.indd   96 9/11/09   10:24:43



nova tellvs, 27 ◆2, 2009, pp. 91-106	 97	

dioses y los dioses en hombres. Nosotros, en la desgracia, halla-
mos en la muerte un puerto para nuestros males.6

Los dioses lucharían por un tiempo infinito, el esfuerzo heroico 
del hombre termina por agotarlo y sólo en la muerte encuentra 
reposo. Ante la experiencia de la muerte, el sujeto vivo puede 
experimentar el sentido de la existencia mirándose en el que 
muere. En efecto, el individuo se comprende a partir del otro, 
tal como se patentiza si colocamos en secuencia las palabras 
que en el momento justo de fenecer se dirigen el ejecutor y la 
víctima: Héctor y Patroclo, Aquiles y Héctor. Y ese otro reve-
la diversas maneras de ser o de presentarse, una de las cuales 
es la muerte, el Otro absoluto (l’Autre absolu), como definió 
Vernant.7 Quizá la principal operación de la alteridad consiste 
en aprehender lo diverso desde la visión del uno. La constan- 
te definición de ese uno concluye con la muerte, por ello la 
necesidad de acercarse a ésta desde diferentes acciones, visio-
nes, contextos. La constatación del otro se advierte en la esce-
na de la Odisea cuando el Laertíada se encuentra con Aquiles 
en el inframundo. Odiseo cree que Aquiles es feliz por estar 
muerto y por gozar de una fama semejante a la de los dioses 
y por imperar entre los muertos. Sin embargo, el Pelida dice 
que él preferiría estar vivo que reinando entre las sombras. La 
muerte heroica edificó su fama perenne, su kalòs kaì agathós, 
pero frente a la vacía inmensidad del Hades, Aquiles preferiría 
el goce de la vida efímera:

No pretendas, Ulises preclaro, buscarme consuelos
de la muerte, que yo más querría ser siervo en el campo
de cualquier labrador sin caudal y de corta despensa
que reinar sobre los muertos que allá fenecieron.8

6 [Longinus], Subl., IX 7.
7 Jean-Pierre Vernant, La mort héroïque chez les grecs, p. 28.
8 Hom., Od., XI, 488-491.

Muerte.indd   97 9/11/09   10:24:43



98	 garcía pérez / la muerte: su significación y su representación  

El hombre es efímero. Bien lo sabía Homero. Sin embargo, 
la sociedad que retrató, basaba el reconocimiento social en la 
construcción del héroe, quien demostraba que era digno de sí 
mismo, de su familia y de su comunidad a través de su habi-
lidad en el ágora y en el campo de batalla.9 Este último era 
el espacio más propicio para alcanzar el signo del héroe, no 
obstante que en ello se fuera la vida: “Les Grecs y répondent 
en liaison avec cette culture aristocratique de l’honneur hé-
roïque, par cette idée de la mort héroïque. Il va donc y avoir 
indépendamment de ce que je viens de vous dire une dimen-
sion métaphysique”.10

Por otra parte, la queja de Aquiles bien puede considerarse 
como un puente hacia el ámbito de la poesía lírica y recalca la 
diferencia respecto de Odiseo, pues éste héroe “est l’homme 
du retour chez lui, de la longe vie avec sa femme, de la fidé-
lité à lui-même, à Ithaque, à Pénélope, à sa propre vie”.11 La 
individualidad alcanza matices que rebasan el aliento épico. 
La vida se aprecia en la medida en que se sabe efímera. La 
reflexión sobre el escaso momento en que se vive da lugar a 
la queja o a la celebración del poeta lírico. Siendo esto así, el 
sujeto de la lírica, en general, mira a la vida de frente para in-
tensificar cada momento. La muerte se deja para después, una 
vez que se sabe inevitable y que no necesariamente, a pesar de 
que sea heroica, acarrea la fama, que también se compren- 
de ya fugaz:

Nadie, de honor ni fama, una vez muerto, goza
entre sus convecinos: en vida preferimos

9 En Entre mythe et politique, p. 502, Vernant apuntó: “Dans une société de 
face-à-face où, pour se faire reconnaître il faut l’emporter sur ses rivaux dans une 
incessante compétition pour la gloire, chacun est placé sous le regard d’autrui, 
chacun existe par ce regard. On est ce que les autres voient de soi. L’identité d’un 
individu coïncide avec son évaluation sociale: depuis la dérision jusq’à la louange, 
du mépris à l’admiration”.

10 La mort héroïque chez les grecs, p. 21.
11 Ibid., p. 30.

Muerte.indd   98 9/11/09   10:24:43



nova tellvs, 27 ◆2, 2009, pp. 91-106	 99	

buscar de los vivientes la simpatía; el muerto
lo peor de todo, siempre y en todas partes, sufre.12

Vernant explica que ante la vacuidad que implica la muerte, 
signo del fin de la efímera condición humana, en la poesía 
homérica se percibe “que la mort heroïque a été ainsi idéalisée 
comme solution vertigineuse et incroyable à une condition 
humaine marquée par la mortalité. Et par conséquent, le héros 
qui choisit la mort héroïque, accueille aussi l’idée qu’il existe 
des puissances qui symbolisent la mort”.13 En cambio, el poeta 
lírico, en general, encuentra, en el goce de la vida, la manera 
de conjurar la pesadez de la muerte y de los males que con-
ducen a ella. La alternancia de los males y de los bienes es la 
imagen propia de la existencia, hasta que se hace presente 
la desgracia insoslayable, la muerte, tal como Anacreonte lo 
expresa al hablar de la vejez como la antesala del Hades, terri-
ble y doloroso, pues quien a él baja ya nunca sube.14 Se trata 
de un viaje sin retorno.

Sin embargo, hay otro tipo de viaje que se halla engarzado 
a la idea de la alteridad y a la de muerte, pues los personajes 
que realizan el periplo emigran a un mundo extraño, incivili-
zado, donde el peligro de morir es constante. Así, al describir 
ese otro mundo y al nombrarlo, los forasteros se constituyen 
también como traductores de los signos culturales.

En cierto modo, el viaje de Odiseo es una prueba fatal, pues 
el librarla equivale a seguir con vida. De todo el ejército que 
acompañaba al Laertíada en el periplo de Troya a Ítaca, sólo 
él sobrevivió. Cada aventura que este héroe experimentó en el 
ámbito de lo no-griego ponía en juego su sabiduría. Y ésta era 
una representación de la civilización, de lo cultivado, según 
las normas de lo griego. Si, de acuerdo con Vernant, Artemisa 

12 Arq. frag. 64 D. Traducción de J. Ferraté.
13 La mort héroïque chez les grecs, p. 28.
14 Anac. frag. 40 P.

Muerte.indd   99 9/11/09   10:24:43



100	 garcía pérez / la muerte: su significación y su representación  

“fait en sort qu’ entre le sauvage et le civilisé les frontières 
soient en quelque façon perméables, puisque la chasse nous fait 
passer de l’un à l’autre”,15 Odiseo deviene, correlativamente, 
en nexo entre los mundos confrontados, entre la civilización 
y la barbarie; de ésta, su punto más alejado es el Hades. En 
efecto, hay un tránsito de la vida a la muerte que atraviesa por 
el espacio de lo no civilizado. Separarse del núcleo de lo cul-
tivado es comparable a reducirse a la animalidad, y de ésta 
el paso a la muerte es breve. El espacio que va de la frontera 
de Ísmaro a las playas de Esqueria es un ámbito en donde 
la alteridad absoluta adquiere rasgos sígnicos propios de una 
traducción cultural,16 porque el relato de las aventuras de Odi-
seo implica una exégesis de los rasgos culturales del mundo 
bárbaro e incivilizado en el marco de lo que se define cultu-
ralmente como lo griego.

Un ejemplo notable en que el viaje re-significa la cultura 
a través del otro se halla en el periplo de Ío, descrito por el 
autor de la tragedia Prometeo encadenado. Es posible trazar 
una comparación entre Odiseo e Ío en cuanto a su inmersión 
en el espacio del otro a través de los avatares del viaje. Los 
sucesos que comportan el periplo están sujetos, por una parte, 
a la comprensión cultural entre el observador del que parte el 
relato y que crea un imaginario a partir de la confrontación del 
uno frente al otro; por otro lado, a la ausencia de una secuencia 
lineal del relato, pues el tiempo del mito es circular y por ello se 
amplían las posibilidades de la narración.17 En su itinerario, la 
doncella llega a tener tantos encuentros con lo otro como sean 
posibles, castigada como está a andar errante por muchos luga-

15 La mort dans les yeux, p. 18.
16 Según Peter Torov, La traduzione totale, p. 25, la traducción cultural es “un 

processo in cui, benché a ciascun livello della lingua dell’ originale venga sostitui-
to del materiale testuale nella lingua della traduzione, ciò non significa necessaria-
mente che a tutti i livelli tale sostituzione avvenga mediante ‘equivalenti’ ”.

17 El mito, sobre todo aquel que se halla en el medio de la oralidad, funciona 
bajo las reglas del tiempo circular, es decir, un tiempo sin tiempo.

Muerte.indd   100 9/11/09   10:24:44



nova tellvs, 27 ◆2, 2009, pp. 91-106	 101	

res incesantemente,18 antes y después del hic et nunc dispuesto 
según el relato de Prometeo encadenado. Así, el viaje supone 
la definición de lo que es propio del personaje en cuestión a 
través de la mirada que sobre el otro se construye.19

Hay una frontera entre la vida y la muerte que encuentra 
diversas representaciones no sólo en el ritual que significa 
traspasar el umbral de un estado al otro, sino que se manifies- 
ta de diverso modo en las actividades y en las formas cotidianas 
de la cultura. Vernant hace notar que Artemisa es una deidad 
que marca esa distancia entre lo civilizado y lo agreste e indica 
cómo los espacios tienen vasos comunicantes, “des zones limi-
trophes, des frontières où l’autre se manifeste dans le contact 
qu’on entretient régulièrement avec lui, sauvage et cultivé se 
côtoyant, pour s’opposer certes, mais pour s’interpénétrer tout 
autant”.20 El paso de un espacio a otro puede significar la muer-
te del personaje que lleva a cabo tal acción. Por ello hay modos 
de ir al inframundo y de volver de él con vida. Odiseo, Sísifo 
y Psique son ejemplos literarios, alimentados por un imagi- 
nario religioso antiquísimo y popular de tal situación.

El viaje de Ío sitúa la temporalidad fuera de cualquier refe- 
rente inmediato, porque lo dicho por Prometeo, como pro- 
fecía, se refiere a la descripción de un mundo bárbaro y fan-
tástico que escapa a la realidad presente del mundo ateniense 
de la democracia, pero que estaría latente ahí, a un lado, divi-
dido por unas fronteras sutiles, de Asia y de África.21

18 PV., vv. 585-586: êdhn me polÊplanoi plãnai / gegumnãkasin.
19 Carlos García Gual, “Viajes griegos. Viajes reales y fantásticos”, p. 22: “Via-

jar lejos era enfrentarse a lo otro y a los otros, tratar con gentes bárbaras que no 
hablaban en griego y tenían costumbres peculiares; y en esas brumosas y quimé-
ricas lejanías podía uno llegar a toparse con seres no humanos del todo, sino con 
criaturas bestiales, hombres de cabeza de perro o descabezados con un ojo en el 
pecho, porque en los extremos del mundo pululaban, según creencia general, los 
monstruos y las maravillas”.

20 La mort dans les yeux, p. 17.
21 Cf. PV., vv. 700-740, 786 ss.

Muerte.indd   101 9/11/09   10:24:44



102	 garcía pérez / la muerte: su significación y su representación  

Si bien el espacio civilizado y el agreste refieren una con-
cepción cosmológica y cultural del pueblo, también es un 
modo de hacer ver los peligros de lo fronterizo, del acecho de 
la muerte en la línea que divide a un mundo del otro. La geo-
grafía que transita Ío no se corresponde estrictamente hablando 
con ningún modelo social o ideológico conocido directamente 
por los atenienses, pues la doncella transformada en vaca, es 
lanzada al mundo no griego, que es irracional y que no cono-
ce las formas civilizadas de convivencia, pero que, al mismo 
tiempo, es producto del imaginario mitológico de ese pueblo. 
Lo paradójico es que Zeus tampoco reconoce tales formas, 
según se colige de la versión esquilea, y ésa es la controversia 
que tangencialmente plantea Prometeo, pues él afirma que el 
Cronida ejerce la justicia de modo caprichoso, a pesar de que, 
con el correr del tiempo, las cosas habrán de encontrar su equi-
librio, al menos en la disputa que estos dos dioses sostienen.22 
Entonces, la única diferencia entre el Cronida y cualquiera de 
los personajes que habitan el mundo bárbaro y fantástico es el 
de la investidura. Si esto es así, en el viaje de Ío, a través de 
los pueblos y seres que conoce, conceptos como tiranía y de-
mocracia no tienen sentido alguno, pues una acción como ésta 
“excluye el tiempo profano y participa del tiempo mítico”.23

Además, hay una sutil sugerencia que el dramaturgo siem-
bra en el público: la comparación entre una sociedad griega 
estructuralmente organizada bajo la democracia, con otra que 
no presenta este rasgo. El gobierno de Zeus se encamina hacia 
ese mundo ya rebasado en el hic et nunc en el que Prometeo 
dialoga con Ío, lo cual denota una barrera entre las intencio-
nes destructoras de aquél y la redención del Titán.

Odiseo encontró en su viaje un mundo desconocido y pobla-
do de seres que, para su imaginario y, por lo tanto, para el del 
auditorio inmediato de tales aventuras, fueron percibidos como 

22 Cf. PV., vv. 186-192.
23 Mircea Eliade, Aspectos del mito, p. 42. Cf. Rush Rehm, The Play of Space, 

p. 157.

Muerte.indd   102 9/11/09   10:24:44



nova tellvs, 27 ◆2, 2009, pp. 91-106	 103	

mitológicos. De igual modo, Ío fue lanzada a errar por un mun-
do en el que la humanidad en términos estrictos era desconocida 
y, en varios casos, ella, que era un esperpento, se topó con 
seres monstruosos que se asimilan con el rostro de la muerte. 
Quizá por sus características, que oscilan entre lo vacuno y lo 
humano, Ío fue desterrada al universo que le correspondía de 
acuerdo con su apariencia. Se trataba de un mundo en donde 
los sustentos de la naturaleza no estaban domesticados, era un 
espejo de los mismos seres que allí vivían. La metamorfosis 
de Ío no sólo era una transformación física, sino que también 
colocaba al personaje en el mundo del mito fantástico; por esta 
razón, la doncella se convirtió, además, en el puente con otra 
realidad que confrontaba y definía lo griego.

Ahora bien, el viaje de Ío y el trance que éste significa, ad-
quiere su acepción por la metamorfosis de la doncella que, a 
su vez, es simbolizada por la máscara que debió portar dicho 
personaje. A través de la máscara el público comprendía la 
definición trágica del personaje, pero al mismo tiempo enmas-
cara la enunciación de lo otro.24

Cierto tipo de máscara refiere un nexo con la muerte, cuan-
do no se representa a ésta de modo directo. Vernant ha hecho 
notar que la representación de Gorgo denota la ambigüedad 
entre la profilaxis y la muerte. El choque entre la mirada de 
Gorgo y del hombre puede traer nefastas consecuencias para 
éste, porque dicho encuentro conduciría al sujeto a los terre-
nos del Hades. Los ojos de la Gorgona, de otro modo, son una 
vía hacia la muerte. La Gorgona es la única mortal del grupo 
de las Greas y, no obstante que muere, su cabeza sigue viva y 
resulta un eficaz instrumento de guerra.25

24 Véase el comentario de Jean-Pierre Vernant en torno al significado de la 
máscara en las Bacantes de Eurípides: “El Dioniso enmascarado de las Bacantes 
de Eurípides”, en Jean-Pierre Vernant y Pierre Vidal-Naquet, Mito y tragedia en la 
antigua Grecia, vol. II, pp. 223-252.

25 Cf. Jean-Pierre Vernant, La mort dans les yeux, pp. 39-54; “Figuras de la 
máscara en la antigua Grecia”, en Jean-Pierre Vernant y Pierre Vidal-Naquet, Mito 
y tragedia en la antigua Grecia, vol. II, pp. 34-35.

Muerte.indd   103 9/11/09   10:24:44



104	 garcía pérez / la muerte: su significación y su representación  

Ahora bien, la máscara trágica, si bien pudo tener un origen 
religioso, en la representación teatral adquirió otros matices, 
tan profundos que es posible advertir a través de ella una 
comprensión de la existencia humana. La antigua máscara de 
los rituales religiosos obedecía, en cierto modo, a la mímesis 
que el sujeto ejecutaba para explicarse: ya no era él, sino otro 
quien pasaba a formar parte de la naturaleza, quizá porque se 
advertía, en un momento dado, ajeno ya de ella, y la máscara, 
como parte de un ritual, indicaba esa pertenencia al cosmos. 
Y, al mismo tiempo, era signo de la separación. Sin embargo, 
en la tragedia, la máscara no hacía salir al individuo para que 
formara parte del todo, sino que lo individualizaba y, al hacer-
lo, contenía la dialéctica del ser y del deber. Así, la máscara 
trágica oculta más de lo que en sí refleja. Los gestos que pu-
diera expresar, de algún modo estáticos en la ejecución de una 
escena, no eran suficientes para denotar el pathos que implica 
definir el ser y la pesadumbre que resultaba el cumplimiento 
del deber. Era, entonces, el artilugio de la palabra el instrumen-
to que revelaba la congoja de los personajes y la tensión de 
sus acciones.26 La máscara debía adquirir los más finos matices 
del discurso de la tragedia. Como un modo de ocultamiento, 
la máscara sepulta el ser del individuo, como un medio de 
proyección al exterior el deber se impone.

La máscara de la Gorgona manifiesta notablemente la sig-
nificación de lo trágico, pues a través de la alegoría que los 
dramaturgos dibujaban con palabras para la tragedia, es como 
se delimita una representación de este concepto: Edipo tirano 
debió aparecer en la entrada de la tragedia de Sófocles con una 
máscara que reflejara la potestad de rey-sabio, de aquel que 
detenta el poder de modo absoluto y, al final de dicha obra, 

26 Si bien el espectáculo teatral era un todo que conjuntaba los distintos códigos 
dramáticos —escenografía, coreografía, texto escénico, etcétera— era tan sólo la 
palabra lo que guiaba y sostenía la ejecución del drama. Aristóteles, Poet., 50b 17-
21, indicaba ya que los sentimientos de lo trágico sólo podían tener causa y efecto 
a partir del uso de la palabra.

Muerte.indd   104 9/11/09   10:24:44



nova tellvs, 27 ◆2, 2009, pp. 91-106	 105	

lo hallaríamos con otra máscara, con las cuencas de los ojos 
vacías y, quizá, con sangre corriendo por sus mejillas. Es un 
rostro gorgónico, cuya vaciedad en la mirada es como la de la 
Grea mortal, el camino hacia el más allá. Así, la ceguera de 
Edipo es metáfora de la muerte en vida. En otro caso, Eurí-
pides perfila el rostro colérico de Heracles que ya no es más 
su faz, sino la de un ser monstruoso: “Heracles ya no era el 
mismo: alterado en el movimiento de sus ojos y dejando ver 
en ellos las raíces enrojecidas, arrojaba espuma sobre su barba 
bien poblada. Y dijo de pronto con risa enloquecida”. Los sir-
vientes se preguntarán, luego, si su amo está loco. En efecto, 
lo está. La locura, Lyssa, transforma el rostro del héroe hasta 
hacerlo desconocido.27 La locura es la antesala de la perdi-
ción. Y, como se ha demostrado, la locura proviene de dios.28

Hemos anotado, en general, tres ideas sobre la muerte que 
corresponden a los distintos géneros de la poesía: la muerte 
heroica, propia de la poesía homérica, que, de acuerdo con 
Vernant “procure non seulement un honneur incomparable mais 
réalise le paradoxe d’un créature humaine, mortelle éphémère, 
vouée au cycle —le passage par des stades jusqu’à la mort 
lamentable— qui caractérise l’homme et qui l’oppose aux 
dieux”.29 Por otra parte, la oposición entre vida y muerte que 
los líricos resaltaron a fin de comprender el sentido efímero de 
la existencia y la vanidad de la fama heroica. Y, por último, la 
representación de la muerte en el periplo y la máscara, que 
toca, en parte, a la poesía trágica. 

Como se observa, las preguntas que al principio planteába-
mos, tienen respuestas que obedecen al espacio y al tiempo 
que el poeta captura en sus versos: la muerte heroica, el hom-
bre efímero y la máscara terrible del otro absoluto son signo 
y representaciones de la muerte, cada una de ellas en la cons-

27 Eur., Her., vv. 931 y ss.
28 Ruth Padel, A quien los dioses destruyen, passim.
29 La mort héroïque, pp. 19-20.

Muerte.indd   105 9/11/09   10:24:44



106	 garcía pérez / la muerte: su significación y su representación  

tante oposición del nacer y del morir, pues, como reflexiona 
Vernant,30 ella siempre se encuentra ahí, agazapada en la vida 
misma, bajo los rostros de Hypnos, Pónos, Gêras o Limós, 
esperando dar el zarpazo final.

Bibliografía

Eliade, Mircea, Aspectos del mito, Barcelona, Paidós, 2000.
García Gual, Carlos, “Viajes griegos. Viajes reales y fantásticos”, en Joa-

quín Rubio Tovar et al. (eds.), Viajes y visiones del mundo, Málaga, 
Ediciones Clásicas, 2008.

Gnoli, Gherardo et Jean-Pierre Vernant, La mort, les morts dans les socié-
tés anciennes, Paris, Éditions de la Maison des Sciences de l’Homme 
-Cambridge University Press, 1982.

Iriarte, Ana, “Morir de parto o el kalÚw yãnatow en la Grecia arcaica y 
clásica”, en Francisco Marco Simón et al. (eds.), Formae mortis: el 
tránsito de la vida a la muerte en las sociedades antiguas, Barce- 
lona, Publicacions i edicions de la Universitat de Barcelona, 2009, 
pp. 13-24.

Padel, Ruth, A quien los dioses destruyen. Elementos de la locura griega 
y trágica, México, Sexto Piso, 2005.

Rehm, Rush, The Play of Space. Spatial Transformation in Greek Tragedy, 
Princeton, Princeton University Press, 2002.

Torov, Peter, La traduzione totale, Ferrara, Guaraldi Logos, 2001.
Vernant, Jean-Pierre, Entre mythe et politique, Paris, Éditions du Seuil, 

1996.
—,	 La mort dans les yeux. Figures de l’autre en Grèce ancienne. Artémis, 

Gorgô, Paris, Hachette, 1998. 
—,	 La mort héroïque chez les Grecs, Nantes, Éditions Pleins Feux, 2001.
—,	 El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia, Barcelona 

Paidós, 2001.
—,	 et Pierre Vidal-Naquet, La Grèce ancienne. 2. L’espace et les temps, 

Paris, Éditions du Seuil, 1991.
—,	 y Pierre Vidal-Naquet, Mito y tragedia en la antigua Grecia, vols. I y 

II, Barcelona, Paidós, 2002. 

30 El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia, pp. 20-21.

Muerte.indd   106 9/11/09   10:24:44




