
D.R. © 2019. Nueva Revista de Filología Hispánica
Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial (CC BY-NC) 4.0 International

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

UN MOTIVO LITERARIO  
A LA LUZ DE LA CELESTINA:

DE LOS LIBROS DE CABALLERÍAS  
AL TEATRO ÁUREO

A LITERARY MOTIF IN THE LIGHT  
OF LA CELESTINA:

FROM BOOKS OF CHIVALRY  
TO GOLDEN AGE DRAMA

José Julio Martín Romero
Universidad de Jaén

jjmartin@ujaen.es

Resumen: El presente estudio determina la existencia de un motivo literario 
no detectado hasta ahora: el contratiempo peligroso de la cita secreta nocturna de 
los amantes. Demuestra que su origen se encuentra en la muerte de Calisto en 
La Celestina. Además, establece la estructura del motivo: la cita erótica secreta 
y nocturna, la aparición de personajes inoportunos y la lucha consecuente. 
Asimismo, analiza su aparición en diversos libros de caballerías, así como en 
el teatro áureo (El caballero de Olmedo de Lope de Vega). Este artículo, por 
tanto, muestra que la influencia de los libros de caballerías va más allá de lo 
que normalmente se acepta y alcanza diversos géneros literarios.

Palabras clave: La Celestina; libros de caballerías; teatro del Siglo de 
Oro; motivos literarios; Lope de Vega.

Abstract: This article determines the existence of an as yet undetected lit
erary motif: the dangerous setbacks to the lovers’ secret nocturnal meeting. This work 
shows that the motif can be traced back to the death of Calisto in La Celestina 
and establishes its structure: the lovers’ secret nocturnal rendez-vous, the 
arrival of characters who disturb the meeting and the subsequent struggle. 
It also analyses the appearance of this motif in books of chivalry, as well as 
in Golden Age drama (The knight of Olmedo by Lope de Vega). Consequently, 
the influence of books of chivalry is shown to go beyond what it is usually 
believed, making itself felt in many literary genres.

Keywords: La Celestina; chivalry books; Golden Age drama; literary 
motifs; Lope de Vega.

Recepción: 11 de diciembre de 2017; aceptación: 20 de julio de 2018.



474	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

Los distintos tipos de influencia de La Celestina en los libros de 
caballerías han sido puestos de relieve desde hace tiempo*. Ya 
Lida de Malkiel (1962, p. 650) comentó las similitudes entre el 
consejo en Amadís que la hija del conde de Selandia recibe de 
su doncella y el que Lucrecia da a Melibea; efectivamente, las 
semejanzas son notables: “Señora, aquel coraçón que tuvistes 
para errar, aquél tened agora para os dar remedio” (Rodríguez 
de Montalvo 1991, t. 1, p. 628); “Ten esfuerço para sofrir la 
pena, pues toviste osadía para el placer” (Rojas 2001, p. 589). 
Aunque la investigadora admitía que era “materia de conjetu-
ra”, consideraba sorprendentemente que “La Celestina fue antes 
la fuente que la imitación” (id.). Con más acierto, Lida de Mal-
kiel comentó la inclusión de un fragmento del acto XIV de La 
Celestina en la traducción francesa del sexto libro amadisiano 
de Herberay des Essarts y se preguntaba si se debió a que éste 
pudo “haber percibido la huella de La Celestina en el Amadís de 
Rodríguez de Montalvo” (1962, p. 651, n. 31).

Otros estudiosos han continuado indicando recuerdos celes-
tinescos en los libros de caballerías, como Sales Dasí (2000) en 
Lisuarte de Grecia; Campos García Rojas (2013) en Primaleón; 
González Gonzalo (2005, pp. xiii-xv) en la primera parte de 
Clarián de Landanís o Guijarro Ceballos (2001 y 2002, p. 262) 
en la segunda.

Para comprender el influjo de esta obra, en principio tan 
alejada del universo propuesto por los libros de caballerías, es 
necesario partir del carácter experimentador del género caba-
lleresco, un género heterogéneo en constante variación y abier-
to a cualquier tipo de influencias; no olvidemos, por poner tan 
sólo un ejemplo, que se dejó influir, entre otros, por la lírica 
garcilasiana (Martín Romero 2004).

Además, seguramente la frontera entre lo idealista y lo rea-
lista no fue tan claramente percibida en la época como tiende 
a pensarse. Por un lado, La Celestina también entraba en el peli-
groso terreno de la ficción, tan criticado por los moralistas (Sar-
matti 1996). Y, por otro, como afirma Marín Pina, “los libros de 
caballerías están más apegados de lo que se piensa al mundo 
cotidiano, a la experiencia de los lectores, y la realidad se cuela 

*  Este artículo se enmarca dentro de las actividades del proyecto 
I+D+i DHuMAR. Digital Humanities, Middle Ages & Renaissance. 1. Poetry. 2. 
Translation (MINECO, FFI2013-44286-P) y se ha realizado en el seno del 
equipo de investigación EI_HUM6_2017 (IP: J.J. Martín Romero) de la Uni-
versidad de Jaén.



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 475

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

por mil rendijas” (2008, p. 108). Esto no sólo sucede en aque-
llos libros de caballerías considerados realistas –como los ana-
lizados por Guijarro Ceballos (1999) o Lucía Megías (2000)–, 
sino que no son infrecuentes en títulos pertenecientes al resto 
de paradigmas de los que habla este último investigador. Los 
estudios de Sales Dasí y Lucía Megías (2002, 2005, 2007, 2009) 
han revelado que el universo social en los libros de caballerías 
es mucho más amplio de lo que la historiografía venía aceptan-
do y abarca tipos bien diversos que en ocasiones se acercaban a 
lo propuesto en obras de corte tan distinto como La Celestina. 

El texto de Rojas ha de entenderse como un rechazo del 
reflejo de las relaciones amorosas en la ficción sentimental 
(Lacarra 1989 y Severin 1984), de manera que guarda con este 
género una clara relación. Ello explica que lo celestinesco fuera 
fundiéndose con el género sentimental en obras como Peniten-
cia de amor de Pedro Manuel Jiménez de Urrea (Gómez 1990), 
texto que recibe abiertamente tanto la influencia de las obras 
de San Pedro y Juan de Flores, como la de Fernando de Rojas. 
Por tanto, los amores en La Celestina también se relacionan con 
el modo como aparecían reflejados en los textos caballerescos 
y artúricos, a los que tanto debe, a su vez, la novela sentimental 
(Spinelli 1983-84; Sharrer 1984; Deyermond 1993; Blay Manza-
nera 1998; Brandenberger 2012)1. Ello puede demostrar que, si 
La Celestina desenmascara lo que se oculta tras las palabras cor-
teses de los amantes, si logra mostrar de forma descarnada los 
deseos reales que escondían los comportamientos de los aman-
tes “perfectos” de la literatura considerada “idealista”, quizá 
haya que pensar que esas palabras y comportamientos supuesta-
mente idealizados eran fácilmente decodificables por los recep-
tores coetáneos, que sabían descifrar sin problemas la verdadera 
intención que yacía en esas expresiones y modales cortesanos.

En los libros de caballerías, por lo demás, se observan formas 
cada vez más humanas, más realistas de presentar las relacio-
nes amorosas (ya muy carnales desde el paradigma amadisiano, 
no hay que olvidar). La inclusión de elementos eróticos cada 
vez menos idealizados se vincula con la humanización de per-
sonajes, circunstancias y realidades en los libros de caballerías, 
como revela una simple comparación entre Amadís y algunos 
de sus descendientes, como Florisel (Martín Romero 2010). 

1  Siguen siendo interesantes las reflexiones de Beysterveldt (1982) 
sobre la contextura coetánea de La Celestina.



476	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

Esa distancia resulta aún mayor si se compara la perfección de 
Amadís con el comportamiento de Palmerín, protagonista del 
primer libro de caballerías ajeno al ciclo amadisiano (Martín 
Romero 2014 y 2015).

No hay que olvidar el hecho de que Feliciano de Silva fue, 
como indicó Sales Dasí (2001), un “aventajado continuador” 
celestinesco; ello influyó en su aprendizaje de escritura dramá-
tica; como indicó Cravens (2000, p. 67), “se echa de ver en esto 
que Silva, como autor que era de Segunda Celestina (1535), ya se 
inclinaba tanto a lo teatral como a lo narrativo”.

Por último, se ha señalado que el texto de Rojas se vio influi-
do por un texto caballeresco, el Tirant lo Blanc, como ha demos-
trado pormenorizadamente Beltrán Llavador (1988, 1990, 
1990a, 1991 y 1994). Este investigador analiza determinados 
paralelismos en momentos como el enamoramiento, la consu-
mación de las relaciones y la muerte del caballero, así como las 
similitudes entre el personaje de Plaerdemavida con Lucrecia 
y la propia Celestina en el texto de Rojas. Si la novela catala-
na fue efectivamente fuente de La Celestina, habría que replan-
tearse los límites entre géneros diversos, así como el modo en 
que se recibían2.

Se podría objetar que Tirant lo Blanc resulta claramente dis-
tinto de las obras castellanas del género y que eso permitió que 
influyera en una obra como La Celestina. Ciertamente, Tirant, 
compuesto en el siglo xv, presenta características más cercanas 
al texto de Rojas que Amadís; pero no hay que olvidar que éste 
es reescritura coetánea –pero, al fin y al cabo, reescritura– de un 
texto muy anterior. Los motivos que en realidad llevaron a Mar-
tín de Riquer (1973, pp. 277-278) a considerar el Tirant como 
“novela caballeresca” frente a Amadís, denominado “libro de 
caballerías”, justificarían que buena parte del corpus castellano 
fuera considerado igualmente “novela”, porque, efectivamente, 
las derivaciones quinientistas de la tradición amadisiana presen-
tan en no pocas ocasiones ciertas inclusiones de lo cotidiano, 
una ruptura con el maniqueísmo y una forma bien alejada del 
supuesto idealismo que se supone propio de este tipo de litera-
tura, todo lo cual la acerca de alguna manera al texto de Rojas3.

2  Se ha de recordar el interés de Rojas por los libros de caballerías, a 
juzgar por los que conservaba en su biblioteca (Infantes 1989).

3  Martín de Riquer marca las características de Tirant, que coinciden 
con las de un grupo determinado de la producción románica (con textos 
como Jehan de Saintré, por ejemplo). Se trata de una visión generalizada 



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 477

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

No se debe olvidar lo confuso del adjetivo “realista” aplicado 
a la literatura. La Celestina acoge la cotidianeidad, presenta per-
sonajes cuya humanidad resulta, como indicó Cervantes, abru-
madora, pero dudo que buscara un reflejo fiel de la realidad. 
La erudición o el estilo retóricamente adornado de muchos de 
sus parlamentos evidencian prurito literario más que fidelidad 
a formas reales de expresión. No obstante, el carácter eminen-
temente literario, ficticio, del texto no puede considerarse un 
demérito ni en el caso de La Celestina ni en el de los libros de 
caballerías.

De cualquier modo, resulta innegable la influencia celesti-
nesca en las obras caballerescas, la cual se detecta fundamental-
mente en dos aspectos interrelacionados de manera ocasional: 
1) la figura de la hechicera y/o alcahueta y 2) las relaciones 
eróticas.

En cuanto al segundo de los aspectos, el texto de Rojas hubo 
de servir de modelo –junto con los textos caballerescos– a los 
autores de libros de caballerías a la hora de narrar encuentros 
amorosos, esto es, sexuales, entre sus personajes. Es cierto que, 
como se ha indicado, se trata en ocasiones de lugares comunes 
procedentes de la tradición folclórica o literaria (Campos Gar-
cía Rojas 2013), pero resulta extraño pensar que el recuerdo de 
La Celestina no esté en la raíz de la aparición de ciertos elemen-
tos como los estudiados por los investigadores arriba aludidos.

En algunos de los estudios antes mencionados, se analiza la 
posible influencia celestinesca en el encuentro secreto de los 
amantes. Efectivamente, la cita amorosa nocturna y clandesti-
na de los amantes con elementos como la huerta, las rejas, las 
escalas y los muros no son infrecuentes. Cervantes, lector privi-
legiado de estos textos, lo señaló en al menos dos ocasiones en 
el Quijote, una en el capítulo 21 de la Primera parte:

Y aquella noche se despedirá de su señora la infanta por las rejas 
de un jardín, que cae en el aposento donde ella duerme, por 
las cuales ya otras muchas veces la había fablado, siendo mediane-
ra y sabidora de todo una doncella de quien la infanta mucho se 

en Europa que baña de cotidianeidad y de ciertos detalles realistas la vida 
caballeresca. Pero muchos de los libros de caballerías castellanos ofrecen 
también esa visión menos idealizada (sobre todo si se compara con el para-
digma amadisiano) de la caballería. De cualquier modo, quizá el error sea 
buscar en Amadís (una obra que, aunque reescrita, procede del siglo xiv) 
características propias de una época posterior.



478	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

fiaba. Suspirará él, desmayaráse ella, traerá agua la doncella, acui-
taráse mucho porque viene la mañana, y no querría que fuesen 
descubiertos, por la honra de su señora. Finalmente, la infanta 
volverá en sí y dará sus blancas manos por la reja al caballero, el 
cual se las besará mil y mil veces y se las bañará en lágrimas (2001, 
I, 21, pp. 203-204).

Y, de nuevo, en el capítulo 44 de la Segunda parte, si bien 
de forma más esquemática. Tales citas cervantinas revelan que 
esto se percibía como un lugar común caballeresco. En nota 
al primero de estos pasajes, Diego Clemencín recordó ciertos 
momentos en los que en los libros de caballerías se encontra-
ba este tipo de entrevistas amorosas: el capítulo 14 de Amadís 
de Gaula; el cap. 58 de Lisuarte de Grecia; el cap. 5 y el 35 de Pal-
merín de Olivia; el cap. 135 de la parte II de Palmerín de Inglate-
rra; los caps. 47 y 73 del segundo libro de El Caballero de la Cruz, 
y, finalmente, el cap. 21 del libro V de Florambel de Lucea (Cle-
mencín 2001, pp. 1206-1207, n. 64).

No obstante, aquí me interesa señalar un desarrollo espe-
cífico de este tipo de episodios: no sólo el hecho de que haya 
encuentros eróticos clandestinos y nocturnos, sino que de di
cho encuentro surjan ciertos riesgos que hacen suponer un re-
cuerdo celestinesco: la muerte de Calisto. Considero que se 
trata de un motivo, es decir, una unidad recurrente de conteni-
do que, además, en este caso, se construye mediante la combina-
ción de otros motivos simples (el encuentro de los amantes, los 
riesgos de la cita amorosa); por tanto, se trata de lo que Bueno 
Serrano (2012, p. 90) ha denominado un “motivo sintagmáti-
co compuesto”4.

4  Por tanto, no entenderé motivo como “unidad mínima de conteni-
do”. Utilizo los términos sintagmático y paradigmático tal como los definió 
Bueno Serrano (2012, p. 90): “En esta agrupación la mayor extensión del 
enunciado del motivo tendrá una mayor concreción (motivo sintagmático) 
mientras que a su menor longitud le corresponderá una menor concreción 
o, lo que es lo mismo, una mayor abstracción (motivo paradigmático)”. El 
análisis de motivos presenta una serie de problemas vinculada con el grado 
de abstracción y la forma de percepción de la materia narrativa. En este 
estudio, sin embargo, propongo un motivo compuesto con una serie de 
variantes concretas, “sintagmáticas”, que, precisamente por su concreción 
y su recurrencia, resulta muy interesante y lo separa de los motivos simples 
que lo construyen, motivos simples que, de forma más abstracta (en grado 
paradigmático), pueden rastrearse en el folclore y en numerosas culturas. 
Sin embargo, con las variantes precisas (sintagmáticas) analizadas aquí se 
convierten en material de análisis relevante. Sobre los motivos caballerescos, 



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 479

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

Precisamente algunos estudiosos han analizado de forma 
individual casos en los que estos momentos han sido vistos como 
posible impronta celestinesca. Así ha sido puesto de relieve por 
Sales Dasí (2000) en un episodio de Lisuarte de Grecia y por 
González Gonzalo (2005) en otro del libro primero de Clarián 
de Landanís. En el caso de Lisuarte de Grecia, Sales Dasí, ade-
más de mencionar los rasgos celestinescos de la maga Alquifa 
(la figura de la hechicera/ alcahueta, el primero de los aspec-
tos que indiqué anteriormente), comenta también la relación 
amorosa entre Lisuarte y Onoloria (el segundo de los aspectos); 
pues bien, Sales Dasí (2000) recuerda cómo en el capítulo 89 el 
héroe corre el riesgo de caer de la escalera apoyada en el muro 
cuando se queda obnubilado ante la hermosura de su amada, 
de forma que, “por un instante, Lisuarte está a punto de correr 
la misma suerte que Calisto”. Será la dama, Onoloria, quien lo 
salve agarrándolo por la garganta; este investigador considera 
que ambas situaciones, a pesar de las diferencias, “sí que mani-
fiestan una gran afinidad”.

En el caso de Clarián de Landanís, González Gonzalo (2005) 
no llega a afirmar una relación directa entre ambas obras, pero 
la considera una hipótesis posible; recuerda, por una parte, la 
figura de Celacunda, viuda vestida de negro que mediante su 
habilidad retórica convence a la dama de que acepte el amor 
del caballero y utiliza la magia, todo lo cual coincide con el 
retrato de Celestina (2002-2003 y 2005, p. xiv); por otra, ade-
más de ese recuerdo de la hechicera/ alcahueta, el estudioso 
señala ecos celestinescos en el capítulo 116. Este capítulo narra 
cómo, “una noche que él salía de hablar con su señora… sien-
do baxados por la pared de la gran huerta” (Velázquez del Cas-
tillo 2005, p. 354), Clarián se encuentra con dos hombres, don 
Palamís y su escudero. Aunque Clarián decide marcharse antes 
de ser descubierto, el otro va tras él para saber quién es; Pala-
mís increpa a Clarián, quien logra identificar a su rival por la 
voz, pero, por no querer darse a conocer, comienza a comba-
tir; finalmente, Clarián huye herido. Para González Gonzalo 
(2005, p. xiv), este lance tiene puntos en común con La Celesti-
na: más allá del encuentro amoroso y nocturno, se presenta el 

Bueno Serrano 2007 y 2012; Cacho Blecua 2012; Garza Merino 1998 y 
Luna Mariscal 2007, 2008, 2010, 2010a y 2013. Para una discusión termi-
nológica y un repaso bibliográfico sobre los diversos conceptos de motivo, 
cf. Martín Romero 2015c, pp. 9-11.



480	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

riesgo de muerte (que resulta efectiva en el caso de Calisto) a 
causa de dichos amores furtivos. Así, los riesgos derivados de la 
cita clandestina y nocturna entre los amantes son vistos como 
posibles reminiscencias del texto de Rojas, lo que viene refor-
zado por otras similitudes5.

Por mi parte, analizaré otros episodios que evocan éste de 
Clarián de Landanís; pertenecen a Palmerín de Olivia (1511), a 
Belianís de Grecia (1547), de Jerónimo Fernández, y finalmen-
te, a Olivante de Laura (1564), de Antonio de Torquemada. En 
todos ellos se observa una serie de rasgos básicos que se repite 
y que bien puede deberse a un recuerdo de La Celestina.

Como he indicado, la recurrencia de este tipo de episodios 
permite considerarlo un motivo compuesto. En mi opinión, su 
aparición fue propiciada por el texto celestinesco; el centro de 
este motivo es el encuentro clandestino, pero que va más allá 
del lugar común comentado por Cervantes para convertirse en 
una estructura más amplia que implica la aparición de persona-
jes que perturban o impiden esa cita, lo que conlleva un cier-
to peligro para el caballero. Esto es, el motivo de la cita secreta 
nocturna y furtiva (con las variantes sintagmáticas del muro, la 
escala, las rejas, etc.) se une al de los riesgos derivados de dicho 
encuentro (con variantes sintagmáticas como la aparición de 
personajes inoportunos, el enfrentamiento, etc.). De alguna 
manera, este motivo –que podríamos definir como el contra-
tiempo peligroso de la cita secreta nocturna de los amantes– ofrece la 
situación que Calisto tenía en mente cuando bajó apresurada-
mente por el muro.

Eso sucede, además de en el citado episodio de Clarián, en el 
capítulo 6 de Palmerín de Olivia (1511), que narra el intento de 
Florendos por raptar a su amada Griana, con su consentimien-

5  No deja de ser significativo que Beltrán Llavador indicara como 
posible recuerdo de Tirant lo Blanc sobre La Celestina la muerte del caballe-
ro como resultado de haber consumado la relación sexual con su amada: 
“Las muertes de uno y otro, abundando en el sentido de la parodia, son 
caídas simbólicas, relacionadas con el acto amoroso. Tirant tropieza y cae 
repetidamente, y siempre a renglón seguido de cada uno de sus avances sen-
timentales” (1994, p. 175). Aunque evidentemente las circunstancias entre 
ambos textos son diferentes (y aquí los libros de caballerías castellanos, aun 
cuando no concluyan en muerte, se acercan más a la situación celestines-
ca), el vínculo entre relación sexual y caída (hasta la caída final, la muerte) 
resulta clara en ambos textos, como indica Beltrán Llavador. El episodio 
celestinesco, por tanto, recuerda a Tirant, un texto caballeresco, y, a su vez, 
fundamenta un motivo en los libros de caballerías castellanos.



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 481

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

to. El amor de estos personajes –progenitores del héroe– tendrá 
obstáculos mayores que los que tuvieron que vencer Elisena y 
Perión en el modelo amadisiano (Martín Romero 2015 y 2016). 
De hecho, la amenaza (que se hará efectiva) de matrimonio de 
la dama con el otro pretendiente (Tarisio) estructura buena 
parte de la obra. El citado episodio narra cómo Florendos se 
acercó al lugar donde solía verse secretamente con su amada,  
pero, cuando se proponía subir al muro para encontrarse con 
ella, apareció su rival amoroso: “como llegó, quiso subir encima 
de la pared para tomar a su señora…, llegó Tarisio” (2004, p. 20). 
Se inicia una lucha entre ellos que, aunque evita el rapto, ter-
mina con Tarisio gravemente herido y con Florendos huido.  
Mientras tanto, Griana oye el estrépito de la batalla e intuye 
de qué se trata: “Griana, que en la huerta estava, oyó el ruido de 
las armas e los fuertes golpes que davan los cavalleros” (p. 21). 
El autor alude a la reacción anímica de la dama, que parece lle-
varla a la muerte: “Fue ella tan turbada que por poco no murió 
de pesar” (id.); de hecho, ella misma, como otra Melibea, afir-
ma en estilo directo que ya no desea seguir viviendo: “Anda, ve 
–dixo Griana– que yo más quiero la muerte que la vida” (id.). 
Los puntos en común con la escena celestinesca son evidentes: 
1) el encuentro secreto; 2) el muro que ha de escalar el aman-
te; 3) el peligro del caballero a causa de este encuentro y 4) la 
desesperación (la desperatio o deseo de morir) de la dama que, 
mientras que en el texto de Rojas se lleva a efecto, en el libro de 
caballerías no se realiza y se limita a su expresión verbal.

Por supuesto, también son notables las diferencias, pero ello 
no impide considerar que el trágico desenlace de los amores 
de Calisto y Melibea se mezclara en Palmerín de Olivia con los 
modelos amadisianos en la historia de amor clandestino que 
desemboca en la procreación del héroe. Además, en este pun-
to Palmerín de Olivia, frente a la obra de Montalvo, presenta ras-
gos mucho más crudos y un héroe mucho más humano, con 
sus defectos y vicios. El autor de Palmerín de Olivia quiso des-
prender de los personajes y situaciones caballerescas la aureola 
idealizada y así devolverlos al ámbito de lo humano para pre-
sentarlos como individuos con sus intereses y egoísmos: ello 
coincide con la actitud de La Celestina, que se oponía a la lite-
ratura que idealizaba lo que en el texto de Rojas se considera-
ba pura lujuria y causa de estragos en los mancebos. Cierto es 
que el carácter moralizante del texto celestinesco está ausen-
te en Palmerín, pero el proceso de humanización es común a 



482	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

ambas obras; todo lleva a pensar que su autor fusionó lo celes-
tinesco con lo amadisiano.

Como he indicado, en Belianís de Grecia (1547) de Jeróni-
mo Fernández puede leerse un episodio que coincide con la 
estructura del palmeriniano; también aquí encontramos una 
cita amorosa clandestina que se ve obstaculizada por la pre
sencia de caballeros inoportunos con el riesgo consecuente 
para el amante. Así, Belianís, tras haber concertado encontrar-
se con su amada Florisbella de forma secreta, se acerca al posti-
go indicado a horas en las que, en principio, nadie debería estar 
allí. No obstante, dos caballeros se encuentran precisamente 
en las cercanías del mencionado postigo, lo que impide que el 
héroe pueda acercarse de manera oculta. Esto le fuerza a espe-
rar bastante tiempo con el deseo de que se marchen, pero en 
vano; agotada su paciencia, se dirige a ellos, eso sí, cambiando 
la voz para evitar ser reconocido:

como junto a él llegasse, vio dos caualleros arrimados. Y comen
çando a dar bueltas por la calle, esperando si acaso se quitarían, 
estuuo gran pieça, mas viendo que por ninguna manera hazían 
menzión de se apartar, estando tan enojado que con la gran pas-
sión quería rebentar, se llegó a ellos y demudando la voz, dixo: 

–¿Qué es lo que atendéys aquí, caualleros, aora que ninguno 
parece por la ciudad? (Fernández 1997, t. 2, p. 84).

El tono no deja lugar a dudas del malhumor del héroe ante este 
contratiempo: los increpa de manera poco cortesana e incide 
en el hecho de que no es hora para frecuentar ese lugar, lo cual 
resulta cuando menos paradójico, pues él mismo está ahí y con 
intenciones poco ortodoxas; quizá por ello los “caualleros, no 
haziendo caso dél, se riyeron no curando por esso de se apartar 
de donde estauan” (id.).

Belianís, entonces, al verse obligado a actuar, “puso mano 
por su espada” (id.), al igual que los dos caballeros, aunque 
inmediatamente decide retirarse para evitar ser conocido (el 
mismo motivo por el que había mudado su voz). No obstante, 
sus contrincantes lo persiguen y se inicia una lucha durísima, 
en la que el héroe logra desembarazarse de ellos hiriéndolos 
(a uno de ellos en la cabeza) y dejándolos por muertos, tras 
haber recibido algunas heridas de menor importancia6. Belia-

6  En otras ocasiones, las heridas son mucho más graves, pero eso no le 
impedirá a Belianís continuar con sus hazañas. Sobre la importancia de las 



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 483

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

nís, como Florendos en Palmerín de Olivia, se enfrenta a un ver-
dadero peligro (recordemos, tal como Calisto pensaba que 
le sucedería cuando bajó apresuradamente por el muro tras 
su encuentro con Melibea). El riesgo que Calisto imaginaba 
encontrar en la calle es el que se produce de forma efectiva en 
estos libros; éstos narran lo que tenía en la cabeza el personaje 
de Rojas cuando un tropiezo le hizo caer de la escalera y encon-
trar una muerte tanto más ridícula (y por ello tanto más ejem-
plarizante) cuanto que no había peligro alguno.

En Belianís, por tanto, encontramos la cita clandestina noc-
turna, así como la aparición de hombres a la hora y lugar seña-
lados para dicho encuentro, obstáculo que desemboca en una 
lucha con el consecuente riesgo para el amante, a pesar de que, 
con la intención de no ser reconocido, intenta evitar el enfren-
tamiento, muda la voz e incluso se retira. De nuevo, el motivo 
del encuentro amoroso nocturno y secreto forma parte de un 
episodio mayor: un motivo compuesto en el que también apare-
ce un claro riesgo para la vida del caballero, riesgo que se con-
creta en una lucha de espadas con quienes se encuentran en el 
lugar señalado para la cita erótica.

También en Olivante de Laura (1564) de Antonio de Torque-
mada se lee un episodio con una estructura similar a la anali-
zada. En este libro se narra la desgraciada relación amorosa 
entre Theobaldo y Lupercia. La historia presenta rasgos clara-
mente celestinescos en cuanto al carácter ilícito de su relación, 
así como a su trágico desenlace. Theobaldo, hijo del conde de 
Altaroca, cae rendido ante la belleza de Lupercia, una de las 
doncellas de la reina. El enamoramiento lleva al caballero a un 
estado que recuerda al de Calisto: “Theobaldo, no siendo en su 
poder la resistencia contra las poderosas fuerças del cruel amor, 
se enamoró fuertemente, tanto que, perdiendo todos los sen-
tidos, los ocupava solamente en contemplar la gran hermosu-
ra de Lupercia” (1997, p. 433); es cierto que no deja de ser la 
forma frecuente de reflejar el enamoramiento –la enfermedad 
de amor o hereos– y que, en consecuencia, no resulta especial-
mente significativo, pero otros aspectos del desarrollo sí que 
lo son, como la decisión de encontrarse en secreto con el fin 
de consumar su deseo sexual (“concertaron, teniendo tiempo 
aparejado para ello, poner en effecto la execución de sus amo-

heridas y la sangre en esta obra, más allá de la conocida cita cervantina, cf. 
Martín Romero 2015b.



484	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

res”, id.) y los obstáculos derivados de la existencia de un rival 
amoroso, en este caso don Rosanel. Este caballero salió una 
noche con una armadura distinta, para no ser reconocido, y se 
sentó escondido cerca de la ventana de Lupercia, con la espe-
ranza de verla asomarse7. Aparece entonces Theobaldo, que 
canta a su dama mientras Rosanel es incómodo y mudo testi-
go del encuentro entre los amantes, quienes deciden verse un 
poco más tarde. Conviene señalar la originalidad de Antonio 
de Torquemada, que da la vuelta al motivo y propone un enfo-
que distinto, centrado no en el amante, sino en el personaje 
inoportuno. Rosanel, que se debate entre mantener el secreto 
o denunciar el hecho, decide finalmente no tomar cartas en el 
asunto, pero tanta dilación ha permitido que Theobaldo regre-
sara para acudir a la cita de la dama. Un suspiro de Rosanel es 
oído por aquél, quien inmediatamente decide bajar (estaba ya 
subiendo por una escalera para llegar a la ventana de la habi-
tación de su amada) y, a pesar de las negativas de Rosanel (a 
quien no reconoce), se produce finalmente una lucha entre 
ellos que termina con la muerte de Theobaldo a manos de su 
rival. Este personaje, como Florendos en Palmerín de Olivia, o 
Belianís en la obra homónima, se encuentra con un caballero 
que obstaculiza o molesta su cita amorosa. En este caso, no será 
el amante quien intente no ser reconocido e impedir la lucha, 
sino Rosanel, el caballero no correspondido, y será aquél quien 
lleve la peor parte, pues perecerá en el combate. Su muerte es 
distinta de la de Calisto, aunque en ambos casos se indica la 
herida craneal. Además, la situación en general coincide en 
diversos puntos, como en el encuentro erótico clandestino e 
ilícito entre los jóvenes, el ruido que lleva al amante a descen-
der el muro de manera precipitada y la muerte de este caballe-
ro a causa de esas circunstancias, con mención expresa de la 
herida en la cabeza. Theobaldo muere a causa de ese encuen-
tro ilícito y parece ser consciente de ello cuando exclama justo 

7  “Y avino assí que una noche que Lupercia con Theobaldo tenía con-
certado de la manera que más a su voluntad le podría hablar, que era por 
una ventana baxa de su aposento que en un callejón angosto y sin salida 
que a las espaldas del palacio cerca del muro se hazía, don Rosanel, a quien 
el nuevo cuydado no dexava reposar como quisiera, armado de unas armas 
secretas con su espada y escudo disfraçado, que por ninguna vía podía ser 
conocido, se salió a passear por la ciudad de Brisea. Y como la noche hiziesse 
muy escura, a muy gran rato della se fue hazia aquella parte que diximos, 
pensando que Lupercia se pararía a la ventana” (Torquemada 1997, p. 434).



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 485

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

antes de morir: “¡Ay, mi señora Lupercia, que por vuestra cau-
sa soy muerto!” (1997, p. 436).

Por si fuera poco, la relación con La Celestina se hace aún 
más evidente en los hechos que suceden a continuación: Luper-
cia, tras la muerte de su amante, confiesa su culpa y expresa su 
deseo de suicidarse. Las palabras de esta dama recuerdan cla-
ramente las de Melibea: no sólo la confesión de su pecado y su 
deseo de morir, negándose a seguir con vida tras haber causado 
la muerte de su amigo, sino ideas más cercanas, como el anhe-
lo de juntarse en la muerte con el amado y, lo que resulta más 
significativo, el deseo de imitar (“seguir”) su suerte:

La Celestina Olivante de Laura
Pues, ¿qué crueldad sería, padre 
mío, muriendo él despeñado, 
que viviesse yo penada? Su muer-
te combida a la mía, combídame 
y fuerça que sea presto, sin dila-
ción; muéstrame que ha de ser 
despeñada, por seguille en todo. 
No digan por mí “a muertos y a 
ydos…” (2001, pp. 600-601).

No quiera Dios que en mí se sienta 
ingratitud de lo que devo a quien 
por mi causa recibió la muer-
te. Pues con otra cosa no puedo 
sacrificar que con más contenta-
miento dexe el ánima, que en la 
compañía del su Theobaldo quie-
re seguir su misma fortuna (1997, 
p. 437).

Lupercia, al igual que Melibea, se suicida arrojándose des-
de lo alto (“Y dicho esto, se echó de la ventana sin que ningu-
no pudiesse tenerla”, id.). Hay que recordar que precisamente 
este momento celestinesco fue visto por Beltrán Llavador (1994, 
p. 176) como huella del Tirant lo Blanc, cuando Carmesina, 
tras la muerte de este caballero, se expresa de forma parecida 
a Melibea: “Las palabras que lo expresan son las mismas: «Con-
tentarle he en la muerte, pues no tuve tiempo en la vida» (auto 
XX); «ab tu vull fer companyia en la mort, puix en la vida, que 
t’he tant amat, no t’he pogut servir» (c. 473)”8. Las similitudes 
entre el texto catalán y La Celestina en este punto ciertamente 
son notables. Pues bien, no resultan menos evidentes entre el 
texto de Rojas y el de Olivante de Laura. Podría pensarse aquí 
en una relación entre Tirante y Olivante, pero se ha de observar 
que el texto citado por Beltrán y el que aporto aquí son distin-

8  En el texto de la traducción castellana anónima de 1516, que es el 
que quizá conoció Torquemada, la dama se expresa así: “Que ciertamente 
contigo quiero hazer compañía en la muerte, pues que en la vida, que tanto 
te amé, no te he podido servir” (Martorell y Galba 1974, t. 5, p. 196).



486	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

tos pasajes del mismo momento de La Celestina. Si a eso aña-
dimos el hecho de que Lupercia sí se suicida (lo que no hace 
Carmesina), al igual que Melibea (y de la misma forma), es fácil 
concluir que se trata de un recuerdo celestinesco y no proce-
dente de Tirante.

Es más, la descripción de las consecuencias físicas del suici-
dio también recuerda a La Celestina; así, en Olivante de Laura, 
Lupercia, “dando con la cabeça en una piedra cerca de Theo-
baldo, dexó allí los sesos esparzidos, que no poco pesar causó en 
todos un caso tan desastrado” (Torquemada 1997, p. 437). La 
alusión a los “sesos esparzidos” de la dama evoca el comentario 
de Tristán a Sosia sobre los de Calisto tras morir: “Coge, Sosia, 
essos sesos de essos cantos; júntalos con la cabeza del desdicha-
do amo nuestro” (Rojas 2001, pp. 586-587). Cierto es que aquí 
no son los del amante sino los de la amada, pero la imagen, tan 
fisiológicamente gráfica, coincide en ambas obras en situacio-
nes hasta cierto punto paralelas. Curiosamente, en Primaleón, 
otro de los aspectos celestinescos (estudiados por Campos Gar-
cía Rojas 2013) es la relación entre Finea y Tarnaes, que termi-
na con la muerte, primero, del joven y, posteriormente, de la 
dama, que se suicida como otra Melibea ante la ausencia de su 
amado. En Primaleón, la dama se suicida con una espada, una 
forma bien distinta a la escogida por Lupercia y por la ama-
da de Calisto9. Ello pone de manifiesto que Torquemada qui-
so recordar, más claramente que su antecesor, esa huella de La 
Celestina, pues hizo que su personaje siguiera con mayor fide-
lidad el modelo de Melibea. Por tanto, también en Olivante de 
Laura descubrimos la evidencia de la conexión con el recuerdo 
celestinesco de este motivo que se encuentra en diversas obras 
caballerescas.

En definitiva, en los episodios que hemos analizado se detec-
ta un motivo compuesto estructurado mediante la siguiente 
combinatoria de motivos simples:

1. Se fija una visita clandestina y nocturna (en ocasiones, con 
ventanas enrejadas o con escalas para ascender por el muro, 
como indicó Cervantes).

2. El caballero amante encuentra a otros caballeros que obs-
taculizan el encuentro,

9  Sobre el suicidio en los libros de caballerías, véanse Campos García 
Rojas 2001 y 2003 y Martín Romero 2007, pp. 120-133; sobre el suicidio 
de Melibea, López-Ríos 2005.



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 487

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

	 2.1. o bien antes de que se produzca,
	 2.2. o bien después de que se haya producido.
3. Ocasionalmente, se procede a disimular para no ser reco-

nocido (suele ser el caballero amante, salvo en Olivante de Laura);
	 3.1. este caballero intenta evitar la lucha
	 3.2. e intenta no ser reconocido (no dice su nombre);
	 3.3. por ello, llega a veces a mudar la voz.
4. No obstante, se produce el enfrentamiento.
5. Uno de los caballeros resulta gravemente herido o inclu-

so muerto (casi siempre el caballero inoportuno, salvo en Oli-
vante de Laura).

Obsérvese que hay variantes sintagmáticas en los puntos 2, 3 
y 5. Además, en cuanto que el punto tercero no se da en algún 
caso, se obtendría, mediante la eliminación del enunciado ter-
cero, un motivo más abstracto, pero que no negaría la existencia 
del motivo más concreto que incluyera dicho enunciado10. El 
tercero de los puntos no se da en Palmerín de Olivia. Se trata 
cronológicamente del primer libro de caballerías analizado, lo 
que lleva a pensar que ese momento de ocultación de identi-
dad se incorporó posteriormente al desarrollo del motivo. El 
resto de las circunstancias del encuentro amoroso, la aparición 
de un personaje que supone un contratiempo y los riesgos deri-
vados de esa situación, se da en todos los casos analizados. No 
sería extraño pensar que el recuerdo de la muerte de Calisto en 
una obra tan conocida hubiera inspirado la aparición de estos 
rasgos en los libros de caballerías, y que a partir de ese recuer-
do se desarrollara el motivo del encuentro erótico clandestino 
–el motivo recordado por Cervantes– con ciertas peculiarida-
des (los rasgos que acabo de mencionar), de forma que, cada 

10  Bueno Serrano explica que el “motivo sintagmático compuesto da 
cuenta de que a) las variantes se combinan formando otras más concretas y 
específicas, es decir, hay mayor longitud o extensión y menor concreción, 
y b) esta combinatoria es relevante porque cada uno de los enunciados 
que la integran entra también en combinación con otros en otros contex-
tos, de modo que estos vienen a ser a su vez variantes. Así planteado, estamos 
de nuevo ante motivos pues trabajamos con 1) unidades narrativas y 2) recu-
rrentes como paradigmas y como sintagmas” (2012, p. 96). Además, explica 
que “es una variante o concreción del motivo paradigmático y un motivo en 
sí mismo” (p. 95). Estoy de acuerdo con esta investigadora; efectivamente, 
se trata de una cuestión de enfoque, pues, teóricamente, un mismo motivo 
puede ser considerado de una u otra manera atendiendo a la estructura 
general en la que percibamos que se integra (y ello, además, variará de un 
texto a otro).



488	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

vez que otro título lo retomaba, reforzaba, a su vez, su carácter 
de topos caballeresco.

En cualquier caso, no es de extrañar que los autores emplea-
ran ese motivo con libertad. Como puede observarse, el epi-
sodio de Olivante de Laura sigue las pautas, pero invierte los 
papeles del caballero amante y del caballero que obstaculiza 
el encuentro. Ya he indicado que en Palmerín aún no se había 
incorporado el intento de ocultar la identidad11.

También en Leandro el Bel encontramos un episodio que 
guarda ciertas semejanzas con el esquema analizado, pero con 
algunas diferencias12. En el capítulo 44 se narra cómo el Caba-
llero de Cupido, sobrenombre del protagonista del libro, ron-
da las cercanías de los aposentos de su amada princesa Cupidea 
para cantar y lamentar sus penas de amor: “Y lo más que hazía 
era irse cada noche a las espaldas del aposento de la prince-
sa Cupidea, y allí cantando y lamentando manifestava su pena 
lo mejor que podía” (f. lvi); su rival amoroso, Floramor, con el 
sobrenombre de Caballero de las Doncellas, llega también al 
lugar: el mismo escenario nocturno, apartado y supuestamente 
desierto, como se ha visto en otros libros de caballerías (“una 
calleja que allí fasta a un lugar muy solitario donde por mara-
villa aportava gente”, id.), donde escucha al otro caballero sus-
pirar y cantar a Cupidea; la letra de la canción no deja lugar 
a dudas a Floramor, que reconoce a Leandro el Bel y lo incre-
pa considerando que es indigno de tal amor. Aquí, ni la noche 
ni la oscuridad ocultan las identidades: ambos se reconocen y 
comienzan a luchar en un combate que, lejos de mantenerse 
secreto, resulta en tanto estruendo que atrae a otros muchos 
guerreros, y la lid que sostenía un par de individuos se convierte 
en una reyerta que involucra un mayor número de combatien-
tes, al punto de que varios de ellos mueren y la noticia llega a 

11  Bueno Serrano recuerda el empleo libre al hablar de que los motivos 
“construyen el discurso caballeresco de ficción y contribuyen a su desarro-
llo, configurando en la práctica una poética proteica, dinámica, cíclica y 
múltiple con constantes y desvíos” (2012, p. 83). Esa libertad creativa de los 
autores frente a los modelos y motivos es precisamente uno de los grandes 
problemas a los que se enfrenta el estudioso de la literatura caballeresca. 
En ocasiones resulta más operativo indicar las variantes concretas de un 
determinado texto que eliminar de forma total del enunciado ciertas carac-
terísticas sintagmáticas que son pertinentes.

12  Agradezco a Stefano Bazzaco y a Anna Bognolo que me indicaran que 
este episodio compartía ciertos rasgos con el motivo que estudiaba. Sobre 
Leandro el Bel, véase Bognolo 2008.



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 489

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

oídos del emperador. No obstante, “ya los dos valientes cavalle-
ros, tomando el cavallero de Cupido su laúd, se avían ido cada 
uno por su parte a sus posadas muy tristes” (id.).

Según puede comprobarse, también se encuentran en este 
episodio algunos de los rasgos del motivo analizado: las razones 
amorosas de un caballero para acercarse de noche, secretamen-
te, a los aposentos de su amada, la aparición de un personaje 
inoportuno y la lucha que esto provoca, con los consecuentes 
peligros. Sin embargo, no encontramos aquí la cita amorosa (el 
amante se acerca a aliviar su pena, no para encontrarse con la 
dama); tampoco se produce la ocultación de identidades (aun-
que esto no se da en el episodio de Palmerín), pues ambos con-
tendientes conocen a su rival; la resolución de la lucha, que 
implica una enorme revuelta, también es diferente (y, de nue-
vo, se parece más al episodio palmeriniano). Esto me sirve para 
señalar que la repetición de las circunstancias precisas del moti-
vo analizado resulta más significativa de lo que pudiera pensar-
se y va mucho más allá de lo expresado por Cervantes y de la 
tradición cortés del secreto. El análisis más detenido de estos 
pasajes demuestra que, si de forma más abstracta es ostensible 
que la repetición de los lugares comunes apreciados por Cer-
vantes es frecuente en bastantes libros de caballerías (y, como 
indicaré más adelante, no sólo en ellos), lo cierto es que se pue-
de determinar la existencia de un motivo mucho más concre-
to, el que determino en el presente estudio apoyándome en 
la recurrencia de una serie de elementos y su aparición en un 
determinado orden.

Cabe pensar que este tipo de episodios es el resultado efec-
tivo de la influencia de La Celestina y que, además, se convir-
tió en un motivo caballeresco más complejo que el del simple 
encuentro clandestino. No sería extraño que estos episodios 
hubieran influido, a su vez, en la forma como la ronda noctur-
na y sus peligros aparecen en la narrativa cortesana e incluso 
en el teatro áureo.

En este sentido, se ha de recordar El caballero de Olmedo de 
Lope de Vega, comedia en que localizamos la cita clandestina 
de los amantes, la aparición de hombres que obstaculizan el 
encuentro secreto, el enfrentamiento que de ello se deriva y la 
ocultación y confusión de identidades. En definitiva, descubri-
mos varios de los puntos del esquema del episodio analizado: 
recordemos que, efectivamente, en el acto I de esta comedia 
1) se concierta una cita amorosa entre don Alonso y doña Inés, 



490	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

que, como las que Cervantes comentó en los libros de caballe-
rías, es nocturna, clandestina y secreta, a las rejas de la casa de 
la dama; 2) cuando don Alonso llega a la hora indicada com-
prueba que en ese mismo lugar se encuentran dos hombres:

alonso
Repara
en que acompañan la reja
dos hombres

(Vega 1983, p. 67).

Se trata de don Rodrigo, también enamorado de doña Inés, 
y don Fernando, su amigo y amado de la hermana de esta dama; 
3) don Alonso, que no revela su identidad, 4)  los increpa y 
5) surge un enfrentamiento (aunque limitado a lo verbal) que 
concluye con la marcha de los dos hombres, uno de los cuales 
pierde una capa (lo que indica que se fue con ciertas prisas), 
frente a don Alonso, quien decide no seguirlos. Se trata, de 
nuevo, del motivo del contratiempo peligroso de la cita secreta noc-
turna de los amantes.

Es cierto que hay diferencias: en primer lugar, no se pro-
duce la lucha, y, por tanto, no hay heridos (el peligro se queda 
en mero riesgo); además, doña Inés aún no sabe si su secreto 
amante es don Alonso, aunque lo intuye, y esa cita ha de ser-
vir para que ella salga de dudas (ha dejado una cinta que don 
Alonso deberá poner en su sombrero), aunque esto implica-
rá un error de identificación que habrá de solventar finalmen-
te Fabia, la alcahueta. Por lo demás, no se intenta disimular la 
propia identidad, aunque don Álvaro sí se niega a revelarla y se 
explicita que no se conocen; asimismo, el enfrentamiento no 
sobrepasa los límites verbales, pero la actitud de don Alonso se 
antoja bastante parecida a la de Belianís:

alonso 
Hidalgos,
en las rejas de esa casa
nadie se arrima.

rodrigo
¿Qué es esto?

fernando 
Ni en el talle ni en el habla
conozco este hombre.



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 491

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

rodrigo
¿Quién es
el que con tanta arrogancia
se atreve a hablar?

alonso
El que tiene 
por lengua, hidalgos, la espada

(Vega 1983, pp. 67-68).

Tanto don Alonso como Belianís ocultan su identidad y 
dejan traslucir el enfado ante quienes interrumpen su encuen-
tro. Cierto es que don Alonso baraja la posibilidad de que haya 
sido la propia doña Inés quien lo ha engañado, pero ello no 
impide que este enfrentamiento en la comedia tenga reminis-
cencias de los que se producen en los episodios caballerescos 
citados. Por otra parte, aunque en la comedia de Lope de Vega 
don Alonso no intenta evitar la lucha, es cierto que decide no 
seguir a los inoportunos hidalgos y que oculta su identidad.

En su conjunto, este episodio recuerda más los libros de caba-
llerías que el modelo celestinesco, si bien la influencia de Rojas 
en esta pieza resulta indiscutible, ya que en ella se alude en más 
de una ocasión a los personajes de La Celestina. Cuando Tello, 
criado de don Alonso, se dirige a Ana, criada de doña Inés, para 
que avise a su señora, se establece el siguiente diálogo:

tello
……… 
¿Está en casa Melibea?
Que viene Calisto aquí.

ana
Aguarda un poco, Sempronio

(Vega 1983, p. 81).

Además, son numerosos los paralelismos entre la obra de 
Rojas y la comedia de Lope, fundamentalmente apoyados en la 
figura de Fabia, que ejerce como alcahueta, que se introduce en 
la casa de la dama como lo hizo el personaje de Rojas, que es 
recompensada con una cadena por sus gestiones de tercería y 
que se presenta como hechicera, con alusiones a la philocaptio13.  

13  Sobre la influencia de La Celestina en Lope de Vega hay abundante 
bibliografía: Montesinos 1926; Oliver Asín 1928; Nagy 1968; Gutiérrez 
1975; Vélez-Quiñones 1993; Gómez 1998; Arellano 2001.



492	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

Por tanto, esta evidente impronta celestinesca en El caballero de 
Olmedo –además de la aparición de la vieja hechicera y alcahue-
ta, se observa en la relación de los amantes y los criados que 
parecen remedar a los de Calisto– pone de manifiesto que este 
motivo se vinculaba con la tradición originada por La Celestina, 
al tiempo que pertenecían a la tradición caballeresca.

No han de sorprender estas interferencias entre géneros tan 
distintos. El mismo Lope de Vega valoraba los vínculos entre la 
“novela” (entendida como novela corta) y la “comedia” cuan-
do en sus Novelas a Marcia Leonarda afirmaba: “Demás que yo 
he pensado que tienen las novelas los mismos preceptos que 
las comedias” (Vega 2002, p. 183), si bien la opinión parecía 
reducirse a “haber dado su autor contento y gusto al pueblo, 
aunque se ahorque el arte” (id.). No obstante, como han estu-
diado Zimic (1975), Baquero Goyanes (1983), Jurado Santos 
(2000), Sánchez Martínez (2006) y, más recientemente, Fernán-
dez Rodríguez (2015)14, ambos géneros aparecían emparejados 
en la recepción de la época y existen numerosas interrelacio-
nes entre ellos. Precisamente, estudiando la tipología de la ron-
da y el galanteo nocturnos, Profeti (2003, pp. 148-149) trae 
a colación los comentarios sobre La Celestina en Las fortunas de 
Diana, una de las Novelas a Marcia Leonarda, y recuerda la opi-
nión citada anteriormente. Narrativa y teatro eran vistos como 
dos manifestaciones de un mismo fenómeno: la representación 
de una realidad ficticia, mediante la actuación en las tablas o 
en la construcción mental por medio de la palabra. No hay 
que olvidar que en las citadas Novelas a Marcia Leonarda Lope 
de Vega menciona los libros de caballerías en el mismo apar-
tado de creación narrativa en el que se incluyen las novelas al 
modo italiano. Para Lope, entonces, el texto de Rojas forma 
parte, también, de ese mismo fenómeno de la representación 
de una realidad ficticia, al igual que las novelas italianas, los 
libros de caballerías o la novela griega. Son conocidos los tras-
vases argumentales entre novela y teatro, por ejemplo, desde las 
comedias caballerescas de Gil Vicente hasta las de Juan Pérez 
de Montalbán. La importancia de este grupo de obras dramáti-
cas incide en el gusto por lo caballeresco y explica esa idea de 
vasos comunicantes entre géneros, en cuanto que eran vistos 

14  Este último, centrándose en las comedias bizantinas y el modelo de 
la novela griega en Lope de Vega. Gómez (2017), en cambio, matiza acerta-
damente algunas de sus ideas.



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 493

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

como formas distintas de un mismo hecho: la representación 
artística mediante la palabra15.

El fenómeno de la ronda se ha tratado en numerosos estu-
dios, como el de Medina Suaheli (1998-1999), quien ha anali-
zado el encuentro nocturno en el teatro de Lope de Vega y ha 
destacado la importancia de los “elementi di disturbo”, entre 
los que indica el equívoco, el acompañante indeseado o la con-
fusión de identidad (pp. 46-70), todo lo cual los acerca a cier-
tos rasgos de los episodios caballerescos16. La ronda también 
es el objeto de estudio del volumen colectivo coordinado por 
Castilla Pérez (2003); algunos de los artículos contenidos en 
este libro determinan ciertos detalles que coinciden en varios 
puntos con el motivo caballeresco analizado. Muñoz Palomares 
(2003, p. 284) habla de que la “reja y la oscuridad de la noche 
se convierten en el marco adecuado para los momentos más 
íntimos”, y considera el balcón o la ventana como el “espacio 
para los encuentros secretos, las sutilezas y las pruebas de amor” 
(p. 289). El mismo investigador detecta que en la producción 
dramática este tipo de situaciones provoca “en no pocas oca-
siones equívocos, confusiones de identidades, sospechas de des-
honra y hasta desafíos” (p. 286). Por su parte, Agustín de la 
Granja (2003, p. 19) también indica que en el teatro áureo 
estas rondas nocturnas provocaban reyertas y peleas entre riva-
les amorosos. Como puede observarse, todos estos aspectos se 
encuentran ya en los libros de caballerías, incluso muchos fue-
ron considerados como propiamente caballerescos en el Quijote:

Oyendo lo cual quedó don Quijote pasmado, porque en aquel 
instante se le vinieron a la memoria las infinitas aventuras seme-
jantes a aquélla, de ventanas, rejas y jardines, músicas, requiebros 
y desvanecimientos que en los sus desvanecidos libros de caballe-
rías había leído (Cervantes 2001, II, 44, p. 866).

Se trata de rasgos que, como se ha visto, forman parte del moti-
vo analizado en el presente estudio.

Puede objetarse que todo ello se explica como resulta-
do de diversas tradiciones literarias o del mismo folclore, por 

15  Sobre el teatro caballeresco, véanse los numerosos estudios de 
Demattè (2004, 2007, 2008, 2010, 2013), así como Demattè y Río Nogue-
ras 2012.

16  Reitero mi agradecimiento a la gentileza de la profesora Anna Bog-
nolo, por quien conocí este trabajo.



494	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

no hablar de la propia realidad, pues la ronda nocturna y los 
encuentros secretos no eran infrecuentes en la época (Muñoz 
Palomares 2003, p. 294). Ahora bien, los paralelismos detecta-
dos y la reiteración de los rasgos indicados llevan a pensar que 
no nos encontramos ante un mero reflejo de una realidad con-
creta, que se repita porque se repite en la realidad, sino más 
bien ante una determinada manera literaria de representarla, 
una manera que se reconoce como topos literario, identificable 
por parte del público. La existencia de una tradición literaria 
más amplia (la ronda nocturna, las citas amorosas clandestinas) 
no explica por sí sola la aparición de un motivo mucho más pre-
ciso en su combinatoria, un motivo hasta ahora no determina-
do y que se vincula claramente con textos relacionados con La 
Celestina, aun cuando ese motivo, como tal, esté ausente en el 
texto de Rojas. Será en los libros de caballerías –precisamente 
en algunos en los que se detecta la huella celestinesca– donde 
se configure este motivo; su aparición en El caballero de Olmedo 
de Lope de Vega, que justamente se relaciona con La Celestina, 
apoya esta idea.

Sin duda, en la narrativa y el teatro del Siglo de Oro son 
numerosos los momentos de galanteo y ronda nocturna. Pero 
en este caso se trata de un episodio con un desarrollo concre-
to: no es cuestión de seducir, de galantear a la dama, sino de 
una cita concertada entre ambos que se ve obstaculizada por 
la presencia inoportuna de personajes inesperados. Esos otros 
personajes sí pueden pertenecer al ámbito de los que inten-
tan rondar a la dama, pero en el motivo analizado el caballero 
no necesita hacer tales diligencias, pues ya ha conseguido que 
la mujer acepte el encuentro. Si se compara este episodio con 
otras entrevistas nocturnas en las comedias de Lope de Vega, 
donde no escasean, se evidencia que en este caso nos hallamos 
ante un desarrollo del motivo que no se da en las demás, un 
desarrollo que coincide con la estructura del motivo caballe-
resco. Sólo en El caballero de Olmedo se da la estructura que he 
determinado, lo que acerca la obra a los libros de caballerías.

Hasta el momento, estos elementos del teatro áureo habían 
sido estudiados al margen de la tradición caballeresca y, por 
tanto, del motivo que Cervantes estableció en el Quijote, cuando 
a todas luces resultan emparentados. El público de las comedias 
de Lope de Vega (y de otros ingenios áureos) estaba acostum-
brado a este motivo caballeresco que hundía sus raíces en un 
momento concreto de La Celestina –que explicaba lo que pasa-



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 495

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

ba por la cabeza de Calisto cuando decidió bajar apresurada-
mente. Debemos tener en cuenta que el público de la comedia 
lopesca conocía bien los libros de caballerías: no son pocos los 
de factura manuscrita que datan del siglo xvii, en cuya centuria 
se reeditó buen número de ellos; no son infrecuentes las apa-
riciones de personajes caballerescos en desfiles y espectáculos 
de esos años. Además, la existencia de comedias caballerescas 
revela el gusto del público por este tipo de ficción. No se tra-
ta, entonces, de un género extinguido en esa época; el descen-
so de la producción impresa ha de tomarse en su justa medida. 
El éxito del Quijote demuestra por sí solo el interés por el géne-
ro parodiado.

El encuentro nocturno obstaculizado aparece en El caballero 
de Olmedo sin olvidar los peligros cotidianos de esta circunstan-
cia que quizá eran más habituales de lo que pudiera pensarse 
en la realidad de la época. Pues bien, ese mismo motivo en los 
libros de caballerías que he analizado es presentado igualmen-
te con ese mismo toque de realismo (el mismo obstáculo pue-
de ser visto como tal) o, mejor dicho, de verosimilitud que se 
apoya en la cotidianeidad.

No podemos olvidar que los libros de caballerías, sus per-
sonajes y sus episodios eran ampliamente conocidos y forma-
ban parte de la sociedad del momento. Nadie era ajeno en 
esos años a ese tipo de literatura, por lo que intentar acercarse 
a las letras áureas ignorando ese caudal literario implica, cuan-
do menos, una distorsión de la que debemos huir. La impron-
ta de este género supera sus propios límites y alcanza toda la 
literatura (Martín Romero 2015a). Si los libros de caballerías 
configuraron la forma como los españoles que llegaban al Nue-
vo Mundo se acercaban a esa nueva realidad, que veían desde 
el prisma caballeresco (Leonard 1953), no es de extrañar que 
cualquier fenómeno literario se viera también sometido a ese 
prisma ofrecido por los libros de caballerías, ya que este género 
(el de mayor éxito de todo el Siglo de Oro) a buen seguro con-
figuró también el modo de entender tanto cualquier producto 
literario como la misma percepción de la realidad.

En definitiva, existe el motivo del contratiempo peligroso de la 
cita secreta nocturna de los amantes, que no se da en La Celestina, 
pero guarda una clara relación con ella (no deja de ser la causa 
de la muerte de Calisto). Su configuración decisiva se produce 
en los libros de caballerías. El enorme éxito de los títulos que he 
estudiado, en los que se encuentra (y seguramente no sean los 



496	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

únicos), aseguró su difusión. Por último, su aparición en El caba-
llero de Olmedo fuerza a entender este motivo como resultado de 
la influencia celestinesca –influencia aceptada por la crítica–, 
pero no como único recuerdo (no podía ser, porque en el tex-
to de Rojas no aparece como tal), sino como eco también de la 
literatura caballeresca que todos los espectadores de la comedia 
conocían bien. Este motivo tiene su origen en la impronta del 
texto de Rojas sobre los libros de caballerías y fue precisamente 
en éstos donde se convirtió en motivo para ser retomado poste-
riormente por el teatro áureo y la narrativa cortesana.

Referencias

Alvar Ezquerra, Carlos (coord.) 2015. Estudios de literatura medieval en la 
Península Ibérica, Cilengua, San Millán de la Cogolla.

Arellano, Ignacio 2001. “La Celestina en la comedia del siglo xvii”, en La 
Celestina. V Centenario (1499-1999). Actas del Congreso Internacional. Eds. 
Felipe Pedraza, Rafael Gómez Cañal y Gema Gómez Rubio, Universi-
dad de Castilla-La Mancha, Cuenca, pp. 247-268.

Baquero Goyanes, Mariano 1983. “Comedia y novela en el siglo xvii”, en 
Serta philologica. F. Lázaro Carreter: natalem diem sexagesimum celebranti dica-
ta, Cátedra, Madrid, t. 2, pp. 13-29.

Beltrán Llavador, Rafael 1988. “Paralelismos en los enamoramientos de 
Calisto y Tirant lo Blanc: los primeros síntomas del «mal del amar»”, 
Celestinesca, 12, 2, pp. 33-53.

Beltrán Llavador, Rafael 1990. “Las «bodas sordas» en Tirant lo Blanc y 
la Celestina”, Revista de Filología Española, 70, pp. 91-117.

Beltrán Llavador, Rafael 1990a. “Eliseu (Tirant lo Blanc) a l’espill de 
Lucrecia (la Celestina): retrat de la donzella com a còmplice fidel 
de l’amor secret”, en Miscel.lània Joan Fuster. Eds. A. Ferrando y A. Hauf, 
Publicacions de l’Abadia de Montserrat, Barcelona, t. 1, pp. 95-124.

Beltrán Llavador, Rafael 1991. “Relaciones de complicidad en el juego 
amoroso: Amadís, Tirant, y La Celestina”, en Evolución narrativa e ideoló-
gica de la literatura caballeresca. Ed. M. Eugenia Lacarra, Universidad del 
País Vasco-EHU, Vitoria, pp. 103-126.

Beltrán Llavador, Rafael 1994. “La huella de Tirant lo Blanc en la Celesti-
na”, en Actas del III Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura Medie-
val. Ed. M. Isabel Toro Pascua, Universidad de Salamanca, Salamanca, 
t. 1, pp. 169-179.

Beysterveldt, Antony van 1982. Amadís-Esplandián-Calisto: historia de un 
linaje adulterado, J. Porrúa Turanzas, Madrid.

Blay Manzanera, Vicenta 1998. “La convergencia de lo caballeresco y lo 
sentimental”, en Literatura de caballerías y orígenes de la novela. Ed. Rafael 
Beltrán, Universitat de València, València, pp. 259-287.

Bognolo, Anna 2008. Leandro el Bel (guía de lectura), Centro de Estudios Cer-
vantinos, Alcalá de Henares.



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 497

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

Brandenberger, Tobias 2012. La muerte de la ficción sentimental. Transforma-
ciones de un género iberorrománico, Verbum, Madrid.

Bueno Serrano, Ana Carmen 2007. “Aproximación al estudio de los moti-
vos literarios en los libros de caballerías castellanos (1508-1516)”, en De 
la literatura caballeresca al “Quijote”. Coord. Juan Manuel Cacho Blecua. 
Eds. Ana Carmen Bueno Serrano, Patricia Esteban Erlés y Karla Xiomara 
Luna Mariscal, Prensas Universitarias de Zaragoza, Zaragoza, pp. 95-114.

Bueno Serrano, Ana Carmen 2012. “Motivos folclóricos y caballerescos 
en los libros de caballerías castellanos”, Revista de Poética Medieval, 26, 
pp. 83-108.

Cacho Blecua, Juan Manuel 2012. “El motivo en la literatura caballeres-
ca. Presentación”, Revista de Poética Medieval, 26, pp. 11-30.

Campos García Rojas, Axayácatl 2001. “Formas y estrategias de la persua-
sión en la narrativa medieval hispánica: consejos y suicidios en los libros 
de caballerías”, Revista de Poética Medieval, 6, pp. 11-26.

Campos García Rojas, Axayácatl 2003. “El suicidio en los libros de caba-
llerías castellanos”, en Propuestas teórico-metodológicas para el estudio de la 
literatura hispánica medieval. Ed. Lillian von der Walde Moheno, Univer-
sidad Nacional Autónoma de México- Universidad Autónoma Metropo-
litana, México, pp. 387-415.

Campos García Rojas, Axayácatl 2013. “Ecos de La Celestina en el Prima-
león: objetos mágicos y prendas de amor”, Celestinesca, 37, pp. 9-26.

Castilla Pérez, Roberto 2003. Ronda, cortejo y galanteo en el teatro español 
del Siglo de Oro, Universidad de Granada, Granada.

Castro, Álvaro de 2000. Libro segundo de Clarián de Landanís. Ed. Javier 
Guijarro Ceballos, Centro de Estudios Cervantinos, Alcalá de Henares.

Cervantes Saavedra, Miguel de 2001. El ingenioso hidalgo don Quijote de la 
Mancha. Edición IV centenario. Ed. Diego de Clemencín. Est. prel. de 
Luis Astrana Marín, Editorial Alfredo Ortells, Madrid.

Clemencín, Diego 2001. “Comentarios al Quijote”, en El ingenioso hidalgo don 
Quijote de la Mancha. Edición IV centenario, Editorial Alfredo Ortells, 
Madrid, pp. 990-1977.

Cravens, Sydney Paul 2000. “Amadís de Gaula reivindicado por Feliciano 
de Silva”, Nueva Revista de Filología Hispánica, 48, 1, pp. 51-69.

Demattè, Claudia 2004. “El teatro caballeresco del siglo xvii: hacia una cla-
sificación de las dinámicas transtextuales”, en Actas del XIV Congreso de la 
Asociación Internacional de Hispanistas: New York, 16-21 de julio de 2001. T. 
2: Literatura española, siglos xvi y xvii. Coords. Isaías Lerner, Roberto Nival 
y Alejandro Alonso, Juan de la Cuesta, Newark, pp. 181-186.

Demattè, Claudia 2007. “Teatro caballeresco y segundones. Crónica de 
una pasión no sólo literaria por los libros de caballerías”, en Los segun-
dones, importancia y valor de su presencia en el teatro aurisecular: actas del 
congreso internacional (Gargnano del Garda, 18-21 de septiembre de 2005). 
Coords. Alessandro Cassol y Blanca Oteiza Pérez, Iberoamericana-Ver-
vuert, Madrid-Frankfurt/M., pp. 61-73.

Demattè, Claudia 2008. “Del libro a las tablas: la comedia Las aventuras de 
Grecia como ejemplo de reescritura burlesca de la materia caballeres-
ca”, en Amadís de Gaula quinientos años después. Estudios en homenaje a Juan 
Manuel Cacho Blecua. Coords. José Manuel Lucía Megías, María Carmen 



498	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

Marín Pina y Ana Carmen Bueno Serrano, Centro de Estudios Cervan-
tinos, Alcalá de Henares, pp. 175-190.

Demattè, Claudia 2010. “El proyecto «Un autor madrileño recuperado: 
Juan Pérez de Montalbán»”, en Cuatrocientos años del “Arte nuevo de hacer 
comedias” de Lope de Vega. Actas selectas del XIV Congreso de la Asociación 
Internacional de Teatro Español y Novohispano de los Siglos de Oro: Olmedo, 
20 al 23 de julio de 2009. Coords. Germán Vega García-Luengos y Héctor 
Urzáiz Tortajada, Universidad de Valladolid, Valladolid, t. 2, pp. 401-407.

Demattè, Claudia 2013. “La fama en la parodia: Juan Pérez de Montalbán 
y sus reescritores burlescos”, en Comedia burlesca y teatro breve del Siglo de 
Oro. Coords. Alain Bègue, Carlos Mata Induráin y Pietro Taravacci, Edi-
ciones de la Universidad de Navarra, Pamplona, pp. 129-142.

Demattè, Claudia 2015. “Hacia la edición de la obra completa de Juan 
Pérez de Montalbán: el «Primer tomo de comedias» (1635)”, en El patri-
monio del teatro clásico español: actualidad y perspectivas. Homenaje a Fran-
cisco Ruiz Ramón: actas selectas del Congreso del TC/12 Olmedo, 22 al 25 de 
julio de 2013. Coords. Germán Vega García-Luengos, Héctor Urzáiz Tor-
tajada y Pedro Conde Parrado, Universidad de Valladolid, Valladolid, 
pp. 291-298.

Demattè, Claudia y Alberto del Río Nogueras 2012. Parodia de la mate-
ria caballeresca y teatro áureo. Edición de “Las aventuras de Grecia” y su modelo 
serio, el “Don Florisel de Niquea” de Montalbán, GRISO-Universidad de Nava-
rra, Pamplona. (Biblioteca Áurea Digital, 12).

Deyermond, Alan D. 1993. “Las relaciones genéricas de la ficción sentimen-
tal”, en Tradiciones y puntos de vista en la ficción sentimental, Universidad 
Nacional Autónoma de México, México, pp. 43-64.

Fernández, Jerónimo 1997. Belianís de Grecia. Ed. Lilia E.F. de Orduna, Rei-
chenberger, Kassel, 2 ts.

Fernández Rodríguez, Daniel 2015. “Las técnicas y artificios de la novela 
griega y las comedias bizantinas de Lope”, en Venia docendi. Actas del IV 
Congreso Internacional Jóvenes Investigadores Siglo de Oro (JISO 2014). Eds. C. 
Mata y A. Zúñiga, Universidad de Navarra, Pamplona, pp. 61-71.

Garza Merino, Sonia 1998. Amadís de Gaula (libro I). Motivos y unidades narra-
tivas, tesis, Departamento de Filología, Alcalá de Henares.

Gómez, Jesús 1990. “Las «Artes de amores», «Celestina», y el género litera-
rio de la «Penitencia de amor» de Urrea”, Celestinesca, 14, 1, pp. 3-16.

Gómez, Jesús 1998. “Primeros ecos de Celestina en las comedias de Lope”, 
Celestinesca, 22, 1, pp. 3-42.

Gómez, Jesús 2017. “El «artificio griego» en Lope de Vega: narrativa y tea-
tro”, Anuario Lope de Vega. Texto, Literatura, Cultura, 23, pp. 441-460.

González Gonzalo, Antonio Joaquín 2002-2003. “Un ejemplo de tercería 
cortesana: Celacunda (Clarián de Landanís. Gabriel Velázquez de Casti-
llo. 1518)”, Angélica. Revista de Literatura, 11, pp. 67-96.

González Gonzalo, Antonio Joaquín 2005. “Introducción” a su edición 
de Clarián de Landanís. (Libro Primero), Centro de Estudios Cervantinos, 
Alcalá de Henares.

Granja, Agustín de la 2003. “Ronda y galanteo en la España del Siglo de 
Oro”, en Ronda, cortejo y galanteo en el teatro español del Siglo de Oro. Ed. 
Roberto Castilla Pérez, Universidad de Granada, Granada, pp. 11-28.



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 499

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

Guijarro Ceballos, Javier 1999. El “Floriseo” de Fernando Bernal, Editora 
Regional de Extremadura, Mérida.

Guijarro Ceballos, Javier 2000. “Introducción” a su ed. de Álvaro de Cas-
tro, Libro segundo de Clarián de Landanís, Centro de Estudios Cervanti-
nos, Alcalá de Henares, pp. ix-xxx.

Guijarro Ceballos, Javier 2001. “La Celestina y el Libro segundo de don Cla-
rián de Álvaro de Castro”, Laurel, 3, pp. 5-36.

Guijarro Ceballos, Javier 2002. “El ciclo de Clarián de Landanís [1518-
1522-1524-1550]”, Edad de Oro, 21, pp. 251-269.

Gutiérrez, V. 1975. “La Celestina en las comedias de Lope de Vega”, Expli-
cación de Textos Literarios, 4, pp. 161-168.

Infantes, Víctor 1989. “La prosa de ficción renacentista: entre los géne-
ros editoriales y el «género editorial»”, Journal of Hispanic Philology, 13, 
pp. 115-124.

Jurado Santos, Agapita 2000. “Lope, Cervantes y La ilustre fregona”, en “Otro 
Lope no ha de haber”. Atti del convegno internazionale su Lope de Vega, 10-13 
frebbraio 1999. Ed. Maria Grazia Profeti, Atesa, Firenze, t. 3, pp. 63-83.

Lacarra Lanz, Eukene 1989. “La parodia de la ficción sentimental en la 
Celestina”, Celestinesca, 13, 1, pp. 11-30.

Leandro el Bel [después de 1582]. Francisco Pérez, Sevilla, ejemplar Viena: 
Nationalbibliothek, 40.R.27/2.

Leonard, Irving Albert 1953. Los libros del conquistador, Fondo de Cultu-
ra Económica, México.

Lida de Malkiel, María Rosa 1962. La originalidad artística de la Celestina, 
EUDEBA, Buenos Aires.

López-Ríos Moreno, Santiago 2005. “«Pon tú en cobro este cuerpo que 
allá baja»: Melibea y la muerte infamante en la Celestina”, en Dejar hablar 
a los textos. Homenaje a Francisco Márquez Villanueva. Coord. Pedro Manuel 
Piñero Ramírez, Universidad de Sevilla, Sevilla, t. 1, pp. 309-330.

Lucía Megías, José Manuel 2002. “Libros de caballerías castellanos. Tex-
tos y contextos”, Edad de Oro, 21, pp. 9-60.

Lucía Megías, José Manuel y Emilio José Sales Dasí 2002. “La otra reali-
dad social en los libros de caballerías castellanos. 1. Los enanos”, Rivis-
ta di Filología e Letterature Ispaniche, 5, pp. 9-23.

Lucía Megías, José Manuel y Emilio José Sales Dasí 2005. “La otra reali-
dad social en los libros de caballerías (II): damas y doncellas lascivas”, en 
Actes del X Congrés Internacional de l’Associació Hispànica de Literatura Medie-
val: Alicante, 16-20 de septiembre de 2003. Coords. Josep Lluís Martos Sán-
chez, Josep Miquel Manzanaro i Blasco y Rafael Alemany Ferrer, Institut 
Interuniversitari de Filologia Valenciana, Alacant, t. 2, pp. 1007-1022.

Lucía Megías, José Manuel y Emilio José Sales Dasí 2007. “La otra rea-
lidad social en los libros de caballerías. III. El caballero «anciano»”, en 
Actas del XI Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de Literatu-
ra Medieval (Universidad de León, 20 al 24 de septiembre de 2005). Coords. 
Armando López Castro y María Luzdivina Cuesta Torre, Universidad de 
León, León, t. 2, pp. 783-795.

Lucía Megías, José Manuel y Emilio José Sales Dasí 2009. “La otra rea-
lidad social en los libros de caballerías: IV. De los «desamorados» a 
los adúlteros”, en Medievalismo en Extremadura. Estudios sobre literatura y 



500	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

cultura hispánicas de la Edad Media. Coords. Jesús Cañas Murillo, Fran-
cisco Javier Grande Quejigo y José Roso Díaz, Universidad de Extrema-
dura, Cáceres, pp. 527-544.

Luna Mariscal, Karla Xiomara 2007. “Índice de motivos de las historias 
caballerescas del siglo xvi: catalogación y estudio”, en De la literatura 
caballeresca al “Quijote”. Coord. Juan Manuel Cacho Blecua. Eds. Ana Car-
men Bueno Serrano, Patricia Esteban Erlés y Karla Xiomara Luna Maris-
cal, Prensas Universitarias de Zaragoza, Zaragoza, pp. 347-359.

Luna Mariscal, Karla Xiomara 2008. “Aproximación al estudio de las his-
torias caballerescas breves a partir de los motivos folclóricos”, en Ama-
dís de Gaula: quinientos años después. Estudios en homenaje a Juan Manuel 
Cacho Blecua. Eds. José Manuel Lucía Megías y María Carmen Marín 
Pina. Col. Ana Carmen Bueno, Centro de Estudios Cervantinos, Alcalá 
de Henares, pp. 457-469.

Luna Mariscal, Karla Xiomara 2010. “Problemas teóricos y metodológi-
cos en la elaboración de un índice de motivos folclóricos de las histo-
rias caballerescas del siglo xvi”, en Expresiones de la cultura y el pensamiento 
medievales. Eds. Lillian von der Walde Moheno, Concepción Company 
y Aurelio González, El Colegio de México-Universidad Nacional Autó-
noma de México-Universidad Autónoma Metropolitana, México, pp. 
313-325.

Luna Mariscal, Karla Xiomara 2010a. “De la metodología o la pragmáti-
ca del motivo en el índice de motivos de las historias caballerescas bre-
ves”, eHumanista, 16, pp. 127-135.

Luna Mariscal, Karla Xiomara 2013. Índice de motivos de las Historias caba-
llerescas breves. Motivos. Novelas. Concordancias, Academia del Hispanis-
mo, Vigo.

Marín Pina, M. Carmen 2008. “Los libros de caballerías castellanos”, en 
Amadís de Gaula, 1508: quinientos años de libros de caballerías. [Madrid, 9 
de octubre de 2008 a 19 de enero de 2009], Biblioteca Nacional de España-
Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales, Madrid, pp. 165-190.

Martín Romero, José Julio 2004. “Garcilaso como objeto de imitación poé-
tica y de reescritura narrativa”, en Memoria de la palabra. Actas del VI Con-
greso de la Asociación Internacional Siglo de Oro, Burgos-La Rioja 15-19 de julio 
2002. Coords. Francisco Domínguez Matito y María Luisa Lobato López, 
Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt/M., t. 2, pp. 1267-1275.

Martín Romero, José Julio 2007. Entre el Renacimiento y el Barroco. Pedro de 
la Sierra y su obra, Prensas Universitarias de Zaragoza, Zaragoza.

Martín Romero, José Julio 2010. “Fidelidad sentimental y catarsis amo-
rosa en el ciclo de Amadís de Gaula”, Revista de Literatura Medieval, 22, 
pp. 155-184.

Martín Romero, José Julio 2014. “Palmerín de Olivia como enmienda del 
modelo amadisiano: el rechazo de la perfección arquetípica”, Revista de 
literatura, 76, 152, pp. 425-445.

Martín Romero, José Julio 2015. “Psicología, pragmatismo y motivaciones 
encubiertas en el universo caballeresco de Palmerín de Olivia”, en Estudios 
de literatura medieval en la Península Ibérica. Coord. Carlos Alvar Ezquerra, 
Cilengua, San Millán de la Cogolla, pp. 941-954.



NRFH, LXVII	 UN MOTIVO LITERARIO DE LA CELESTINA	 501

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

Martín Romero, José Julio 2015a. “La influencia de los libros de caballe-
rías en las obras cervantinas sobre el cautiverio”, Nueva Revista de Filolo-
gía Hispánica, 63, 2, pp. 371-397.

Martín Romero, José Julio 2015b. “Heridas, sangre y cicatrices en Belianís 
de Grecia. Las proezas de un héroe herido”, en Literatura y ficción: “esto-
rias”, aventuras y poesía en la Edad Media. Coord. Marta Haro Cortés, Uni-
versitat de València, València, t. 2, pp. 563-577.

Martín Romero, José Julio 2015c. La guerra en la literatura castellana del siglo 
xv, Queen Mary and Westfield College, London.

Martín Romero, José Julio 2016. “La honra femenina en la literatura caba-
lleresca”, en Antes se agotan la mano y la pluma que su historia = Magis défi-
cit manus et calamus quam eius historia. Homenaje a Carlos Alvar. Coords. 
Constance Carta, Sarah Finci y Dora Mancheva, Cilengua, San Millán 
de la Cogolla, t. 2, pp. 1557-1576.

Martorell, Joanot y Martí Joan de Galba 1974. Tirante el Blanco. Versión 
castellana impresa en Valladolid en 1511. Ed., intr. y notas de Martín de 
Riquer, Espasa-Calpe, Madrid, 5 ts.

Medina, Suaheli 1998-1998. L’incontro clandestino notturno nel teatro di Lope 
de Vega, tesi di laurea, Università di Pisa.

Montesinos, José F. 1926. “Dos reminiscencias de La Celestina en el teatro 
de Lope”, Revista de Filología Española, 13, pp. 60-62.

Muñoz Palomares, Antonio 2003. “El ventanear y otras prácticas de galan-
teo en el teatro de Mira de Amescua”, en Ronda, cortejo y galanteo en el 
teatro español del Siglo de Oro. Ed. Roberto Castilla Pérez, Universidad de 
Granada, Granada, pp. 277-299.

Nagy, E. 1968. Lope de Vega y “La Celestina”, Universidad Veracruzana, México.
Oliver Asín, J. 1928. “Más reminiscencias de La Celestina en el teatro de 

Lope”, Revista de Filología Española, 15, pp. 67-74.
Palmerín de Olivia 2004. Ed. Giuseppe di Stefano. Rev. de Daniela Pieruc-

ci. Introd. de M. Carmen Marín Pina, Centro de Estudios Cervantinos, 
Alcalá de Henares.

Profeti, Maria Grazia 2003. “Ronda, cortejo y galanteo: tipologías de 
Lope”, en Ronda, cortejo y galanteo en el teatro español del Siglo de Oro. Ed. 
Roberto Castilla Pérez, Universidad de Granada, Granada, pp. 135-149.

Riquer, Martín de 1973. “Cervantes y la caballeresca”, Suma cervantina, 
Tamesis, London, pp. 273-298.

Rodríguez de Montalvo, Garci 1991. Amadís de Gaula. Ed. Juan Manuel 
Cacho Blecua, Cátedra, Madrid, 2 ts.

Rojas, Fernando de 2001. La Celestina o comedia o tragicomedia de Calisto y 
Melibea. Ed. Peter E. Russell, Castalia, Madrid.

Sales Dasí, Emilio J. 2000. “Ecos celestinescos en el Lisuarte de Grecia de 
Feliciano de Silva”, Tirant. Butlletí Informatiu i Bibliogràfic, 3, http://par-
naseo.uv.es/ Tirant/ Art.Sales_ecos.htm [consultado el 10 de octubre 
de 2016].

Sales Dasí, Emilio J. 2001. “Feliciano de Silva, aventajado «continuador» 
de Amadises y Celestinas”, en La Celestina, V centenario (1499-1999). Actas 
del congreso internacional Salamanca, Talavera de la Reina, Toledo, La Pue-
bla de Montalbán, 27 de septiembre-1 de octubre de 1999. Coords. Felipe B. 



502	  JOSÉ J. MARTÍN ROMERO	 NRFH, LXVII

Nueva Revista de Filología Hispánica (NRFH ), LXVII, 2019, núm. 2, 473-502
ISSN 0185-0121; e-ISSN 2448-6558; DOI: 10.24201/nrfh.v67i2.3527

Pedraza Jiménez, Gemma Gómez Rubio y Rafael González Cañal, Edi-
ciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, Cuenca, pp. 403-414.

Sánchez Martínez, Rafael 2006. “El teatro en el arte narrativo de Lope de 
Vega”, Tonos Digital. Revista de Estudios Filológicos, 12, https://www.um.es/ 
tonosdigital/ znum12/ secciones/ Estudios%20V-Lope%20de%20Vega.
htm#_ftn5 [consultado el 10 de octubre de 2016].

Sarmatti, Elisabetta 1996. Le critiche ai libri di Cavalleria nel Cinquecento 
spagnolo (con uno sguardo sul seicento). Un’analisi testuale, Giardini, Pisa.

Severin, Dorothy Sherman 1984. “La parodia del amor cortés en La Celes-
tina”, Edad de Oro, 3, pp. 275-280.

Sharrer, Harvey L. 1984. “La fusión de la novela artúrica y sentimental 
a fines de la Edad Media”, El Crotalón. Anuario de Filología Española, 1, 
pp. 147-157.

Spinelli E. 1983-1984. “Chivalry and its terminology in the Spanish senti-
mental romance”, La Corónica, 12, pp. 241-253.

Torquemada, Antonio de 1997. Don Olivante de Laura. Ed. Isabel Muguru-
za, Biblioteca José Antonio de Castro, Madrid.

Vega, Lope de 1983. El caballero de Olmedo. Ed. Joseph Pérez, Castalia, Madrid.
Vega, Lope de 2002. Novelas a Marcia Leonarda. Ed. Antonio Carreño, Cáte-

dra, Madrid.
Velázquez del Castillo, Gabriel 2005. Clarián de Landanís. (Libro prime-

ro). Ed. Antonio Joaquín González Gonzalo, Centro de Estudios Cervan-
tinos, Alcalá de Henares.

Vélez-Quiñones, Harry 1994. La celestinesca, la comedia y “La Dorotea”: hue-
llas e intertextos, Universidad de Salamanca, Salamanca.

Zimic, Stanislav 1975. “Francisco de Quintana, un novelista olvidado, amigo 
de Lope de Vega”, Boletín de la Biblioteca Menéndez Pelayo, 51, pp. 169-232.


