anh-cha

Volumen 28, Numero 2 ® pp 108-113

Recibido: 11 de febrero de 2014
Aceptado: 28 de marzo de 2014

Impacto social de la muerte perinatal: aspectos antropologicos

J Erik Mendoza-Lujan*

* Antropdlogo Fisico.

Direccion de Antropologia Fisica, Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

RESUMEN

La muerte perinatal se puede abordar desde el aspecto
médico, legal, ético y sociocultural, por lo que es un evento
transdisciplinario que exige un ejercicio de investigacion que
permita dilucidar los problemas a los que se pueden enfrentar
los sujetos que se encuentran o se han visto inmersos en di-
cho evento. Por tal motivo, el presente trabajo aborda, desde
la Antropologia Filosdfica y la Antropologia de la Muerte, el
impacto en los grupos y sujetos que se encuentran inmersos
en el evento de la muerte perinatal.

Palabras clave: Muerte perinatal, antropologia filoséfica,
antropologia de la muerte.

Asi como una jornada bien empleada produce
un dulce suenio, asi una vida bien usada causa una
dulce muerte.

Leonardo Da Vinci

Hablar de muerte es hablar de la vida, a pesar de
que no necesariamente el tema de la vida retome a la
muerte en si misma. El problema al que nos enfren-
tamos es la carga emocional que tiene el hablar de
estos temas. En lo teérico, puede resultar frio para el
deudo y/o moribundo; en el aspecto practico, puede
resultar harto subjetivo al interactuar con empatia.

Por otro lado, la muerte, la propia y cercana,
aquélla que nadie puede soportar ni afrontar en mi
lugar, ese lugar de mi irreemplazabilidad, es decir,
de mi singularidad; se hace uno responsable de su
propio destino y fin, por lo que cada uno de nosotros
nos rendimos ante el ideal de la buena muerte y el
bien morir. Esta idea es la de tener una “vida” com-

ABSTRACT

Perinatal death can be approached from medical, legal,
ethical and socio-cultural aspects, so it is a transdisciplinary
event which requires an exercise of research that allows to
elucidate those problems that could be faced by the subjects
who are or have been involved in this event. For this reason,
this work addresses, from philosophical anthropology and the
anthropology of death, the impact on groups and individuals
who are immersed in the event of perinatal death.

Key words: Perinatal death, philosophical anthropology,
anthropology of death

pleta (otra introyeccion relativa a los ideales de un
bien-estar y un bien-ser), una vida plena, para no
arrepentirse de lo hecho y desfallecer en el lecho; asi
podemos decir “vida no me debes nada, vida no te
debo nada, quedamos en paz”.

En este punto, nuestro conocimiento y experiencia
relativos a la muerte parecieran suficientes, pero su-
fren un desbalance debido a la intrusion del fenémeno
de la muerte perinatal. Si expresamos nuestra expe-
riencia y conocimiento relativos al evento muerte, lo
introyectado, para un ser que no experimenté lo que
llamamos vida o ciclo vital —un individuo que no logré
tener relaciones intersociales, en otras palabras, no
tuvo la oportunidad de usar bien su vida para tener
una dulce muerte-, es en ese sentido que todas nues-
tras teorias y practicas se difuminan.

Abordar un fenémeno complejo como la muerte
perinatal exige partir de una sintesis de los cono-
cimientos previos sobre el mismo. La mejor forma
de expresar esta sintesis es a través de conceptos

Este articulo puede ser consultado en versién completa en http://www.medigraphic.com/inper



Impacto social de la muerte perinatal: aspectos antropoldgicos

que delimiten el caracter y alcance de un hecho. Un
concepto no es s6lo una construcciéon abstracta, es
una “reconstruccion racional [...], una sintesis en la
cual se expresan los conocimientos adquiridos acerca
de un proceso”.! Esto es, “con los conceptos actua-
lizamos en cada etapa nuestra complejidad interna
con objeto de actuar en las complejidades externas.
Concebir, elaborar conceptualizaciones, es un trabajo
tedrico resultante de nuestras experiencias con el
fin de desarrollar otras practicas. Un concepto es un
instrumento o una herramienta, algo, algo que nos
ayuda a intervenir en lo real (interior o exterior).”
Asi, el concepto es la suma de lo que conocemos acer-
cade una cosa' del mundo. Siguiendo esta idea, podemos
hablar de la muerte como el concepto de un evento, por
lo que es necesario definir a partir de la suma de todo el
conocimiento que se tiene acerca de esta cosa.
Iniciemos definiendo este evento tan temido y
angustioso que denominamos “muerte”. La Rochefou-
cauld decia que ni el sol ni la muerte pueden mirarse
cara a cara. Desde entonces, los astrénomos, con los
recursos infinitos de su ciencia —de toda ciencia— han
pesado el sol, calculado su edad, anunciado su fin. Pero
la ciencia ha quedado como intimidada y temblorosa
ante el otro sol, la muerte. La frase de Metchnicoff
conserva su verdad: “Nuestra inteligencia tan atre-
vida, tan activa, apenas se ha ocupado de la muerte”.
Apenas, porque el hombre, o bien renuncia a mirar
a la muerte, la pone entre paréntesis, la olvida —como
se termina por olvidar al sol-, o bien, por el contrario,
la mira con esa mirada fija, hipnética, que se pierde en
el estupor y de la que nacen los milagros. El hombre,
que ha olvidado demasiado a la muerte, ha querido,
igualmente demasiado, mirarla; se fijaba en si mismo.2
Y sobre todo, no ha visto que el primer misterio era no
la muerte, sino su actitud ante la muerte (no se sabe nada
de la psicologia de la muerte, dice Flugel). Ha considerado
esta actitud como evidente, en vez de buscar sus secretos.
Asi, la muerte se nos presenta con dos posibilidades
para poder entenderla: como deceso, o sea, como un he-
cho que tiene lugar en el orden de las cosas naturales,
o0 en su relacién especifica con la existencia humana.?
Como deceso, la muerte es un hecho natural como
otros mas y no tiene para el hombre un significado
especifico. Existen procedimientos objetivos para la
comprobacién de este hecho. Un médico, por ejemplo,

' Se habla de cosa en el sentido augeanio, en donde el mundo se construye a partir de
objetos materiales y simbdlicos, siendo cosas naturales y cosas fabricadas.

Perinatol Reprod Hum 2014; 28 (2): 108-113 109

es llamado a comprobar el deceso de una persona y
en este caso, tal deceso es un hecho comprobable, de
naturaleza biolégica, que puede tener consecuencias
determinadas, pero indirectas, con relacion a otras
personas.

Lo mismo sucede cuando se considera la muerte
como una condiciéon de la economia general de la natu-
raleza viva o de la circulacién de la vida o la materia.
Marco Aurelio hablaba en este sentido de la igualdad
de los hombres frente a la muerte, “Alejandro de
Macedonia y su caballerizo, muertos se reducen a la
misma situacién: reabsorbidos ambos en las regiones
seminales del mundo o dispersados ambos entre los
4tomos”.* Shakespeare decia en el mismo sentido:
“Alejandro murid, Alejandro fue sepultado, Alejandro
hizose polvo; el polvo es tierra; y de la tierra se hace
barro, y épor qué con ese barro en que se convirtié
no podria taparse un barril de cerveza?”

En todos estos casos, se entiende por muerte el
deceso en cualquier ser vivo y no se hace referencia
especifica al ser humano. Frente a la muerte asi
entendida, la tnica actitud filosé6fica posible es la
expresada por Epicuro: “Cuando existimos, la muerte
no existe y cuando esta la muerte no existimos”.*

En el mismo sentido, Wittgenstein ha dicho: “La
muerte no es un evento de la vida: no se vive la muer-
te”. Y Sartre ha insistido acerca de la insignificancia
de la muerte: “La muerte es un puro hecho, como el
nacimiento; viene hacia nosotros desde el exterior y nos
transforma en exterioridad”. En el fondo no se distin-
gue de manera alguna del nacimiento y denominamos
“facticidad” a la identidad del nacimiento y la muerte.

Asi entendida, la muerte no concierne propiamente
ala existencia humana. El contraste entre la muerte
asi vista y la muerte como amenaza que incumbe a la
existencia en particular ha sido muy bien expresado
por Ledn Tolstoi en el relato La muerte de Ivdn Ilich,
en el cual el protagonista, que reconoce justa y valida
la idea genérica de la muerte como deceso, se rebela
ante la amenaza que la muerte hace pesar sobre él.

LA MUERTE EXPERIMENTADA, O LA MUERTE
CON RELACION A LA EXISTENCIA HUMANA

Al hablar de la muerte, necesariamente nos re-
mitimos a la experiencia de la finitud, del cese de
vida, que tiene cada persona al tener contacto con
un cadaver. No podemos hablar de una experiencia



110 Perinatol Reprod Hum 2014; 28 (2): 108-113

transmitida en este caso, puesto que cada individuo
aprendera y aprehendera la muerte en la medida de
lo que signifique para si mismo. Esto es, la muerte
como palabra tiene un significado a partir de un signo
que representa, pero el individuo significara a partir
de lo sentido y vivido en el momento del acercamiento
a la finitud.?

Entendido asi, la muerte sera simbolizada desde
la perspectiva de la experiencia individual, pero al
mismo tiempo, en el entendido que la especie sapiens
es gregaria, la experiencia del restante de miembros
de la comunidad contribuira a consolidar un signi-
ficado y simbolo propios que definan a la muerte; al
mismo tiempo que tendremos simbolos que expresen
la experiencia compartida con el resto de la especie.?

Asi, desde una posibilidad especifica, la muerte,
en su relacién con la existencia humana, puede ser
entendida: a) como iniciacién de un ciclo de vida;
b) como fin de un ciclo de vida; ¢) como posibilidad
existencial.

Como iniciacién de un ciclo de vida, es entendida
la muerte por muchas doctrinas que admiten la in-
mortalidad del alma. Para tales doctrinas, la muerte
es lo que decia Platéon: “La separacion del alma del
cuerpo. Con esta separacion, se inicia, en efecto, el
nuevo ciclo de vida del alma, ya se entienda este ciclo
como el reencarnarse del alma en un nuevo cuerpo
o como una vida incorpérea”. Plotino expresé esta
concepcién diciendo: “Si la vida y el alma existen
después de la Muerte, la Muerte es un bien para el
alma porque ejerce mejor su actividad sin el cuerpo.
Y si con la Muerte el Alma entra a formar parte del
Alma Universal: {qué mal puede haber para ella?”.

Idéntico concepto de la muerte se encuentra siem-
pre que se considera la vida del hombre sobre la tierra
como preparacion o acercamiento a una vida diferente.
Y aparece también cuando se afirma la inmortalidad
impersonal de la vida, tal como lo hace Schopenhauer,
quien compara la muerte con el ocaso del sol, que es,
al mismo tiempo, el orto del sol en otro lugar.

El concepto de la muerte como fin de la vida ha
sido expresado de diferentes maneras por los fil6sofos.
Marco Aurelio lo entendia como reposo o cesacion
de los cuidados de la vida, concepto que aparece con
frecuencia en las consideraciones de la sabiduria
popular en torno a la muerte. “En la Muerte —decia
Marco Aurelio- esta el reposo de los contragolpes de
los sentidos, de los movimientos impulsivos que nos
arrojan aqui y alla como marionetas, de las divaga-

Mendoza-Lujan JE.

ciones de nuestros razonamientos, de los cuidados
que debemos tener para el cuerpo.”

Leibniz concibi6 el fin del ciclo vital como dismi-
nucién o decadencia de la vida; decia: “No se puede
hablar de la generacion total o de muerte perfecta,
entendida rigurosamente como separacion del alma.
Lo que denominamos generacién es desarrollo y
aumento y lo que llamamos muerte es decadencia
y disminucién. En otros términos, con la muerte la
vida disminuye y desciende a un nivel inferior, al
de la apercepcién o consciencia, en una especie de
‘aturdimiento’, pero no cesa.” A su vez, Hegel consi-
deraba la muerte como el fin del ciclo de la existencia
individual o finita por su imposibilidad de adecuarse
a lo universal; menciona que “la inadecuacion del
animal a la universalidad es su enfermedad original y
es el germen innato de la muerte. La negacion de esta
inadecuacion es, precisamente, el incumplimiento de
su destino”.

Por tltimo, el concepto biblico de la muerte como
castigo del pecado original (Génesis, II, 17; Roma-
nos, V, 12) es, al mismo tiempo, su concepto como
conclusion del ciclo de la vida humana perfecta en
Adan y el concepto de una limitaciéon fundamental
que la vida humana ha sufrido a partir del pecado de
Adan. Dice Santo Tomas a este respecto: “la muerte,
la enfermedad y cualquier defecto corporal dependen
de un defecto en la sujecién del cuerpo al alma. Y
como la rebelién del apetito carnal al espiritu es la
pena del pecado de los primeros padres, tal es también
la Muerte y todo otro defecto corpdreo”. Pero este
segundo aspecto es propio de la teologia cristiana;
pertenece precisamente al concepto de la muerte
como posibilidad existencial.

El concepto de muerte como posibilidad existen-
cial implica que la muerte no es un acontecimiento
particular, que se ubica en la iniciacién o en el tér-
mino de un ciclo de vida propio del hombre, sino una
posibilidad siempre presente en la vida humana y
de tal naturaleza que determina sus caracteristicas
fundamentales. A la consideracién de la muerte en
este sentido ha llevado, en la filosofia moderna, la
denominada filosofia de la vida y Dilthey en espe-
cial, mencionando que “la relaciéon que determina
de un modo mas profundo y general el sentimiento
de nuestra existencia es la relacién entre la vida y la
muerte, pues la limitacién de nuestra existencia por
la muerte es siempre decisiva para nuestro modo de

comprender y de valorar la vida”.®



Impacto social de la muerte perinatal: aspectos antropoldgicos

La idea importante que Dilthey aqui expresa es
la de que la muerte constituye una limitacién de la
existencia no ya en cuanto constituye el término,
sino en cuanto constituye una condicién que acom-
pana todos sus momentos. Esta concepcion que re-
produce de alguna manera, en el plano filoséfico, la
concepciéon de la muerte de la teologia cristiana, ha
sido expresada por Jaspers mediante el concepto de
la situacion-limite, esto es, una “situacién decisiva,
esencial, ligada a la naturaleza humana en cuanto tal
e inevitablemente dada con el ser finito”.6

Basandose en estos precedentes, Heidegger ha con-
siderado la muerte como la posibilidad de la imposibi-
lidad existenciaria. “La cadente cotidianidad del ‘ser
ahi’ conoce la certidumbre de la muerte y sin embargo
esquiva el ‘ser cierto’. Pero este esquivarse atestigua...
que la muerte tiene que concebirse como posibilidad
mas peculiar, irreverente, irrebasable y cierta.””

Desde este punto de vista, o sea como posibilidad,
“lamuerte no da al ‘ser ahi’ nada que realizar ni nada
que como real pudiera ser él mismo. La muerte es la
posibilidad de la imposibilidad de todo conducirse
a... de todo existir... En el ‘precursar’ la muerte
indeterminadamente cierta se expone la existencia
a una amenaza constantemente surgente de su ‘ahi
mismo’... Mas el encontrarse capaz de mantener la
amenaza constante y absoluta que para el ser mas
peculiar y singularizado del ‘ser ahi’ ante la nada de
la posible imposibilidad de su existencia”.”

La expresion utilizada por Heidegger al definir
la muerte como “la posible imposibilidad de la exis-
tencia” puede, con derecho, parecer contradictoria.
Ha sido sugerida a Heidegger por su doctrina de la
imposibilidad radical de la existencia: la muerte es
la amenaza que tal imposibilidad hace pesar sobre
la existencia misma. Si se quiere prescindir de esta
interpretacion de la existencia en términos de nece-
sidad negativa, se puede decir que la muerte es “la
nulidad posible de las posibilidades del hombre y de
la total forma del hombre. Ya que toda posibilidad
puede, como posibilidad, no ser, la muerte es la nuli-
dad posible de cada una y de todas las posibilidades
existenciarias y constituye la limitacion fundamental
de la existencia humana como tal”.

Ambas maneras de entender la muerte son validas,
pero incompletas por separado. “La muerte es un
proceso. Nada hay mas dificil que situar en el tiempo
el transito de la vida a la muerte [...], la muerte no
se produce en un instante preciso, excepto para el

Perinatol Reprod Hum 2014; 28 (2): 108-113 111

meédico [...]. Se muere siempre progresivamente, no
sélo en la agonia sino también en la muerte stbita,
a la vez por grados y por partes: la muerte es un pro-
ceso, no un estado [...], es el tiempo que ponemos en
morir. De este modo se distingue, junto alamors ipsa
o muerte propiamente dicha, que oficialmente pone
fin a la vida y termina en el cadaver, la muerte mas
aca de la muerte, que coexiste con los procesos vita-
les desde la formacién del huevo hasta las primeras
fases de la agonia, y la muerte mas alla de la muerte,
cuando ésta deja de ser un término para convertirse
en una esperanza (imaginaria), pero también porque
la tanatomorfosis prosigue después del fallecimiento
(dato concreto).””

Asi pues, para todos nosotros, los seres humanos,
la muerte se nos presenta inevitablemente como
objeto de nuestra experiencia y, por lo tanto, parte
importante de nuestra continua y profunda reflexion.
No hay manera en que podamos ponderar el curso y
contenido de nuestra existencia sin tomar en cuenta
la posibilidad de la muerte, la propia o la ajena.

LA CONSCIENCIA DE FINITUD

El saberse finito provoca en el hombre angustia.
(Para qué existe la vida?, écuadl es el sentido de ésta? Si
la muerte es el paso final, el punto sin retorno, écual
es el sentido de vivir?, (donde quedan las experiencias
vividas?, édénde y cémo voy a aplicarlas? Se vuelve
obsesivo el miedo al fin, a la extincién total.8

Esta angustia se configura como un estado ansio-
geno, marcado por una total incertidumbre y una
imagen cadética del mundo por parte de quienes han
estado expuestos a la finitud y pérdida. Se trata, se-
gun Freud, de un remedo de la angustia de castracion:
“Me mantengo fiel a la hipétesis de que la angustia
ante la muerte debe considerarse como algo analogo
a la angustia ante la emasculacién”. Sin embargo,
se ha observado que el término “angustia” seria im-
propio en este contexto, puesto que es una reaccién
emocional hacia un objeto no definido, siendo mas
propio utilizar el término “miedo” como reaccién
emocional ante un objeto determinado. El problema
que viene de consuno con la idea de la muerte es su
particularidad de ser un evento bioldgico definido,
pero desconocido en la experiencia. Lo que provoca
un caos emocional es lo desconocido, el “no objeto”,
que afecta al nivel psiquico como algo indeterminado



112 Perinatol Reprod Hum 2014; 28 (2): 108-113

y perceptible. En este sentido, pueden homologarse
angustia y miedo.?

De esta manera, esta angustia a la finitud mues-
tra, entre lineas, el miedo y sus efectos a no poder
controlar el tiempo de vida, el tiempo propio que es
responsabilidad individual de cada humano, sus ex-
periencias y los vacios que se forman por la ruptura
en el tiempo y espacio propio y colectivo.?

Con base en lo expuesto, podemos observar que la
muerte es un asunto colectivo, pero se experimenta
o “vive” de forma individual. Asimismo, se expresa
como proceso en el tiempo y se le idealiza como la
culminacion de una “vida” larga.

Ahora bien, la muerte perinatal, objeto de este
trabajo, se contrapone con el ideal de una muerte
después de ser longevos en la medida que se considera
muerte perinatal al deceso de un producto dentro de
la semana gestacional nlimero 22 y los primeros siete
dias postparto.

Si tomamos en cuenta las definiciones de muerte,
la perinatal se acerca mas al deceso como descripcién
de un evento que acaece a los seres animados, pero
también tiene incidencia en la experiencia individual
de los deudos.

Una muerte perinatal es el resultado final de la
interaccion de una serie de factores presentes en el
proceso de gestacion. El componente social se destaca
entre ellos, especificamente en lo relacionado con el
acceso econdémico, educativo, legal o familiar de la
madre, asi como la oportunidad y eficiencia de los
servicios de salud. Por este motivo, son considerados
indicadores universales tanto de condiciones de vida,
como de la calidad y acceso a los servicios de salud.

Estas definiciones del evento muerte perinatal
son recopiladas en un estudio realizado por poco
menos de 70 especialistas y 50 instituciones de 18
paises que, tras dos anos de trabajo, se publicé en
el altimo ntimero especial monografico de la revista
britanica The Lancet, en el que se pone de manifiesto
la tragedia de las muertes que se producen antes y
durante el parto, especialmente en los paises en vias
de desarrollo.

En este estudio, se menciona que existen 2.6 millo-
nes de defunciones perinatales anuales (unas 7,000
muertes al dia), siendo los paises en vias de desarrollo
donde tienen lugar el 98% de los casos. Las causas
reconocidas son una mala atenciéon al embarazo o
bien, por infecciones maternas. El estudio senala que
s6lo un 5% de estos fallecimientos se debe a malfor-

Mendoza-Lujan JE.

maciones o anomalias genéticas. La importancia de
una buena atenciéon médica, educacion sexual e hi-
giene, o de la labor de las matronas en estos ambitos
es fundamental.

Delos 2.6 millones de muertes, 1.4 millones tienen
lugar en el Gtero materno, y los otros 1.2 millones se
producen por complicaciones durante el parto.

Este estudio sobre la muerte perinatal resulta ser
un tanto mas tendencioso en cifras; si leemos entre
lineas, la causa real del evento es la pobreza, la falta
de politicas publicas que lleven a un bienestar social.
En este sentido, la muerte perinatal se manifiesta
como un problema para los gobiernos en cuestion de
acceso a la informacién, educacion, atencién médica
oportuna y de calidad.

Al mismo tiempo que el evento muerte perinatal
se convierte en un proceso frio y lejano, se constrine
y aisla en las oficinas gubernamentales y en los cir-
culos académicos y profesionales, dejando a un lado
las relaciones psicoafectivas e interpersonales que
se conforman a partir de la experiencia del suceso.

A fin de cuentas, los programas de politica ptblica
pueden ayudar a que no ocurra el evento, pero el
hecho, lo que se encuentra presente, sea por pobre-
za u otros motivos, es que existe un muerto; y es
la experiencia resultante del proceso que llevé a la
pérdida de un miembro de la familia, la comunidad
o la sociedad, lo que tiene efectos reales sobre la di-
namica socio-cultural.

Es en este punto que la idea de la muerte pro-
voca discontinuidades en nuestro pensamiento. El
proceso del duelo, sus etapas, se experimentara con
mayor intensidad, provocando aplazamientos en la
aceptacion de la pérdida. Los rituales funerarios,
encargados de ayudar en la aceptacion, deberan
cambiar para cumplir con su objetivo. El apoyo de la
familia y la comunidad tiene que ser mas prolongado
e incluyente.1?

El problema que deriva todo lo anterior es el
desgaste en las relaciones interpersonales e intraper-
sonales. Surgen nuevas angustias, como es la incapa-
cidad de volver a embarazarse, el aislamiento social,
la baja en la productividad y poca responsabilidad
en los roles sociales. Estos puntos no son abordados
en las politicas publicas, siendo importantes para el
bienestar social de los individuos.

Asi, el evento muerte perinatal no es una cuestiéon
sélo de politicas publicas, tampoco es exclusivo de
los circulos académicos. Es una cuestion de muerte



Impacto social de la muerte perinatal: aspectos antropoldgicos

tragica que afecta a los individuos y sus relaciones,
a la sociedad y su estructura; por ende, se relaciona
en lo psicoafectivo, lo religioso, lo social y cultural.
Es nuestra labor tratar este evento desde los diversos
enfoques para poder difundir y aplicar los apoyos
para los deudos, la reestructuracion del tejido grupal
y restablecer la dinamica social.

REFERENCIAS

1. De Gortari E. Introduccion a la logica dialéctica. México: UNAM-
Fondo de Cultura Econémica; 1974.

2. Ariés Ph. El hombre ante la muerte. Madrid: Taurus Humani-
dades; 1982.

3. Carse JP. Muerte y existencia. México: Fondo de Cultura
Econdmica; 1987

o s

S0 NS®

Perinatol Reprod Hum 2014; 28 (2): 108-113 113

Abbagnano N. Diccionario de Filosofia. México: FCE; 1961.
Olivé L. La muerte. Algunos problemas filosdficos. Ciencias.
1995; 38: 55-65.

Thomas LV. Antropologia de la muerte. México: FCE; 1982.
Thomas LV. La muerte. Espafa: Paidds Studio; 1991.
Jankelevitch V. La muerte. Espana: Pretextos; 2002.

Derrida J. Dar la muerte. Espafa: Paidos; 2006.

Klarsteld A, Revah F. Biologie de la mort. Espafa: Editorial
Complutense; 2002.

Correspondencia:

Antropdlogo J Erik Mendoza Lujan
Instituto Nacional de Antropologia e Historia
Reforma y Gandhi s/n,

Col. Polanco, 11560,

Del. Miguel Hidalgo, México, D.F.

Tels. 4040-5300/55536204

E-mail: erik_mendoza @inah.gob.mx



