
47Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 47-53

Respuesta a “La guerra ante el tribunal  
de la razón”

Teresa Santiago Oropeza

En primer lugar, quiero agradecer a Marilú Martínez Fisher (MMF) 
sus pertinentes comentarios a mi texto, pues me han llevado a re-
pensar algunas de las tesis de Kant en torno de la guerra, la posibi
lidad de la paz y el progreso moral de la especie. En segundo lugar, 
debo confesar que no tengo una respuesta definitiva para todas las 
dudas y objeciones expresadas en dichos comentarios y esto se debe, 
en primer lugar, a mi incapacidad para ahondar más en el pensa-
miento kantiano, pero también a la propia complejidad del mismo. 
Tendemos a pensar en Kant (y en los demás clásicos) como si fuera 
nuestro contemporáneo, una falacia advertida por Giambattista Vico 
cuando enumera los prejuicios que debe evitar la “ciencia nueva”, 
esto es, la historia. Esto vale también para la historia de la filosofía. 
De manera que a la densidad filosófica del sistema kantiano debemos 
agregar la distancia que nos separa de su tiempo, sus problemas e 
intentos de solución. Por otra parte, debemos considerar que el pro-
pio Kant fue construyendo paso a paso su sistema, de manera que no 
todas las piezas deben encajar a la perfección. Habrá algunas que 
muestren desajustes, esto es, ciertas paradojas, aparentes contradic-
ciones o simples ambigüedades en el uso de términos y conceptos. 
Nada de esto impide, sin embargo, que hagamos nuestra propia lec-
tura de Kant y con ello, mantengamos vivo su pensamiento.

Inicio entonces con las respuestas a los comentarios de MMF. Ella 
elabora cinco preguntas ordenadas en dos grupos conforme a los con-
tenidos: el primero (A) se refiere “a la función y la crítica de la guerra 
en el sistema de pensamiento de Kant y cómo ésta es compatible con 



48 Respuesta a “La guerra ante el tribunal de la razón” • Teresa Santiago Oropeza

su pensamiento moral” (p. 38). El segundo (B) se refiere “a la actuali-
dad de la doctrina kantiana de la paz y en qué medida nos permite 
generar marcos de normatividad en la problemática presente de la 
guerra” (p. 38). Me ocuparé de las cuestiones en ese orden.

Las principales inquietudes en el grupo (A) giran en torno del 
tipo de racionalidad propia de los Artículos (preliminares y definiti-
vos) del opúsculo Para la paz perpetua (¿moral, prudencial, jurídica?); 
del papel que juega el juicio reflexivo en el tema de la guerra y la 
paz; de si es posible conciliar la idea de providencia o naturaleza 
en la filosofía de la historia de Kant con la noción de autonomía de 
su filosofía moral. Intentaré responder ligando unas con otras y no 
de forma separada porque creo que de esa manera se logra un ma-
yor esclarecimiento de los puntos ahí implícitos. 

Empiezo anotando que los artículos preliminares (AP) y los 
definitivos (AD) del opúsculo Para la paz perpetua, tratan de asun-
tos muy diferentes. En los primeros, Kant postula cuáles tendrían 
que ser las condiciones mínimas para lograr dos cosas fundamenta-
les (en el sentido real de éste término, a saber, establecer un fun-
damento o base): 1) un intercambio sincero y razonable entre 
potencias que se han hecho la guerra y 2) establecer una base de 
confianza sin la cual no es posible llevar a cabo ningún tipo de acuer-
do. Hay, en efecto, entre los AP artículos “permisivos” que instan a 
ser cumplidos no de manera inmediata e irrestricta, sino en el 
tiempo que se juzgue más oportuno, tales como la desaparición de 
los ejércitos, la prohibición del cobro de deuda pública o de adqui-
sición de un Estado. 

Podría juzgarse, como acertadamente apunta MMF, que la ra-
cionalidad empleada en estos principios es de carácter “pruden-
cial”, algo que no encaja bien con la ética kantiana que descarta ese 
razonamiento por ser no-moral.1 Ahora bien, el razonamiento ge-
neral de los AP es, sin duda, moral y encaminado a construir las 
bases de una legalidad jurídica. Sabemos que el fin es la paz y, para 
conseguirlo, la ley moral indica que las potencias deben ponerse de 
acuerdo y no dar motivo de desconfianza. Para ello tienen que 

1  Véase, por ejemplo, Fundamentación de la metafísica de las costumbres (Ak. 402).



49Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 47-53

darse ciertos pasos como el mencionado del paulatino desarme. La 
ley moral indica que eso “debe hacerse”; en ese sentido no hay ma-
nera de ignorar el carácter obligatorio, pero no puede mandar que 
se haga de una sola vez porque ello arruinaría al principio mismo y 
a la máxima correspondiente: ninguna potencia querría hacerlo 
(so  pena de quedar inerme) a menos que las demás también se 
desarmaran al mismo tiempo, lo que fácticamente se antoja impo-
sible; sólo concibiéndolo así podría cumplirse. De esta forma el 
necesario aplazamiento del mandato no lo convierte en un princi-
pio prudencial de “si conviene o no”, sino en la obligación de cum-
plirlo en un plazo perentorio.

En cuanto a las inquietudes que surgen sobre la incompatibilidad 
entre la filosofía de la historia de Kant y su filosofía moral, así como 
el papel del juicio reflexivo, intentaré responder procurando ligar 
ambas cuestiones más otras vinculadas con el tema del progreso mo-
ral y político de la especie.

Empezaré preguntando qué tan consistente resulta la noción au-
tonomía de la voluntad con relación al papel que juega la naturaleza o 
la providencia en la búsqueda de la paz y el fin de la guerra como 
recurso “natural” de las naciones. En la Idea para una historia universal 
en sentido cosmopolita, principios 1-3, Kant afirma que la naturaleza 
ha dispuesto para el hombre las capacidades que requiere para de
sarrollarse y cumplir sólo los fines que se proponga por encima de 
los mecanismos que lo atan a la satisfacción de sus inclinaciones. Sin 
embargo, la naturaleza no ha sido indulgente y no ha facilitado el 
camino para que el hombre pueda, en efecto, desarrollarse a pleni-
tud. Por el contrario, todos los logros tienen que ser obra suya. En 
otras palabras, el hombre debe realizarse como hombre libre, lo que 
implica que debe proyectarse como agente libre, porque así lo dis-
pone la naturaleza. 

Esta aparente paradoja no tiene una única salida (si es que la 
tiene). En nuestra ayuda pueden venir el juicio teleológico y el jui-
cio reflexivo de la Crítica del juicio.2 En dicha obra se encuentra una 

2  También se puede consultar la Primera Introducción a la Crítica del juicio, texto inde-
pendiente de la tercera Crítica, en donde Kant afirma que el juicio reflexionante (o 



50 Respuesta a “La guerra ante el tribunal de la razón” • Teresa Santiago Oropeza

posible salida a la incompatibilidad entre la naturaleza (necesidad) y 
la libertad (moralidad), a través del principio teleológico por medio 
del cual pensamos a la naturaleza como el terreno adecuado para la 
proyección de nuestros fines, el ámbito en el cual las acciones huma-
nas operan transformando la realidad. También aquí interviene el 
juicio reflexivo que, a diferencia del determinante, no aplica a los 
particulares las reglas generales, sino que de lo particular intenta 
construir las reglas que doten de sentido a las acciones conforme a 
ciertos fines. La razón pura práctica (moralidad) opera así en con-
junción con el juicio teleológico (proyectando lo fines) y con el jui-
cio reflexivo (juzgando las acciones encaminadas a realizar los fines). 
Así, se construye un puente que liga las dos orillas, de una parte la 
naturaleza con su carga de necesidad y del otro la libertad, por me-
dio de nuestra facultad de juzgar teleológica y reflexivamente. 

Un segundo problema que está esbozado en las observaciones 
de MMF del grupo (A) es el siguiente: si la especie humana aspira a 
alcanzar la perfección moral ¿cómo ignorar el sacrificio de las gene-
raciones que sufren todo tipo de males –principalmente la guerra– a 
favor de los fines que no verán cumplidos? ¿No va en contra de 
la fórmula de la humanidad de la Fundamentación de la metafísica de las 
costumbres que nos conmina a tomar la humanidad propia y la de 
los  otros nunca sólo como medios y siempre y al mismo tiempo 
como fines? (Ak. 429-10). 

Al plantear esta paradoja, Van der Linden, resalta que la historia 
“siendo una fuente de esperanza lo es también de desesperanza” 
(1988: pp. 91-92) por el sufrimiento de las incontables víctimas. 
Pero este desasosiego podría ir en contra de nuestro compromiso de 
seguir en pos del perfeccionamiento moral y político. Más grave 
aún, la desesperanza opera en contra de la libertad y la voluntad 
porque nos ata en el pasado y, al mismo tiempo, supone un cierto 
determinismo en el sentido de que nada podemos hacer para corre-
gir el camino, lo que, a su vez, implica que tenemos conocimiento de 

reflexivo) puede verse “como la mera facultad de reflexionar sobre la representación 
dada según un cierto principio para llegar a un concepto hecho posible… (o bien)… es 
lo que llamamos también facultad de dictaminar (facultas dijudicanti)” (p. 49).



51Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 47-53

lo que el futuro nos depara. Contra esto, Kant argumenta en la Me-
tafísica de las costumbres, lo siguiente, cito in extenso:

Si alguien no puede probar que algo es, puede intentar probar 
que algo no es. Pero si no lo consigue de ninguna de ambas for-
mas (cosa que sucede a menudo), puede todavía preguntar si le 
interesa aceptar (como hipótesis) una u otra cosa, y esto con un 
propósito teórico o práctico, es decir, bien para explicarse sim-
plemente un cierto fenómeno… o bien para alcanzar un deter-
minado fin, que puede a su vez ser pragmático… o moral, es 
decir, un fin tal que la máxima de proponérselo es un deber… 
(Ak. 354)

Kant no ignora la perplejidad que puede causarnos el sacrificio de 
generaciones enteras que no alcanzarán a ver las metas de la paz ni 
de la sociedad cosmopolita, pero sostiene, en la Idea, que si bien “es 
muy enigmático, no hay más remedio que reconocerlo una vez acep-
tado que, si una especie está dotada de razón… tiene que llegar a la 
perfección del desarrollo de sus capacidades” (1985: pp. 45-46). En 
este accidentado trayecto son muchas las generaciones que se sacri-
ficarán a favor de otras, pero esto es así porque de otra manera la 
naturaleza o la providencia divina actuaría desde fuera para “salvar-
nos” acercándonos a las metas, lo que restaría todo mérito a la em-
presa humana en su desarrollo moral y político.

Me ocupo ahora de las cuestiones del grupo (B), que se refieren 
“a la actualidad de la doctrina kantiana de la paz y en qué medida nos 
permite generar marcos de normatividad en la problemática presen-
te de la guerra” (p. 38).

El auge del cosmopolitismo contemporáneo da cuenta de la vi-
gencia del pensamiento kantiano en el orden de las relaciones inter-
nacionales, la justicia y los derechos humanos. Desde luego sería un 
anacronismo pretender que las propuestas de Kant pueden ser apli-
cadas sin más a los problemas que hoy se viven en el mundo: carencia 
y violación de los derechos fundamentales, ingentes migraciones, 
guerras internas y de baja intensidad en muchas regiones del planeta 
y un largo y penoso etcétera. Sin embargo, basta leer las condiciones 



52 Respuesta a “La guerra ante el tribunal de la razón” • Teresa Santiago Oropeza

expresadas en los Artículos preliminares y definitivos de Para la paz 
perpetua para constatar que si éstos se cumplieran se daría un gran 
paso en favor de la pacificación y el estado de derecho. Porque, en 
efecto, a pesar de que a Kant se le tilda, en muchas ocasiones, de ser 
idealista, e incluso utopista, el oriundo de Kögnisberg tenía muy 
claro que alcanzar las metas morales más altas, pasa primero por 
construir una legislación que vaya alejando la guerra del panorama 
humano y, al mismo tiempo, finque las bases de una justicia que hoy 
llamamos “global”.

Más que un fin inalcanzable, la paz perpetua es una idea regula-
tiva que sirve de guía a nuestras acciones y debe servir como ideal 
propiciatorio de los cambios necesarios. Son éstos los que, en reali-
dad, perfeccionan a la especie y no la paz perpetua misma, porque 
ésta podría nunca cumplirse, como lo reconoce el propio Kant. 
Así, al convertirse en un ideal, tenemos del deber de cumplirlo. Esto 
es esencial para diferenciarlo de un concepto meramente utópico. 
Queda la inquietud de cuál sería el modelo más adecuado para avan-
zar en el camino de la pacificación y el estado de derecho. Kant mis-
mo tuvo una actitud ambigua respecto de este punto. En un inicio 
(Segundo Artículo definitivo) parece decantarse por una República 
mundial, pero pronto reconoce que esto iría en contra de la autono-
mía de los Estados a los que considera entes morales, lo que lo lleva 
a formular la idea de una Federación de estados libres que tendría, en su 
etapa original, sólo a unos pocos, pero a esta primera agrupación 
irían sumándose otros Estados, de manera que ninguno querría que-
darse fuera. Este modelo tiene sus propias fallas y debilidades, pero 
tendría la ventaja de unir a los diversos Estados sin mermar su auto-
nomía y, de otra parte, evitaría una posible “dictadura mundial”, pe-
ligro al que se verían enfrentadas las naciones en el caso del primer 
modelo de la República mundial. 

Otro tema, hoy imprescindible, en el ámbito de las relaciones 
internacionales y su normatividad, es el que Kant plantea en el Ar-
tículo preliminar relativo a la no intervención de los Estados en los 
asuntos y constitución de otros Estados. Si bien, al mismo tiempo, 
propugna que se respeten los derechos de las personas en todas las 
regiones del planeta (Tercer artículo definitivo: derecho cosmopolita), 



53Open Insight • Volumen VII • Nº 11 (enero-junio 2016) • pp. 47-53

con lo cual sienta las bases para pensar en una posible normatividad 
que, sin ignorar el principio de no intervención de los Estados, re-
glamentara el derecho de las personas a ser protegidas y respetadas. 

Éstas son sólo algunas de las cuestiones que hoy se debaten sobre 
la posible normatividad internacional para propiciar la paz, en lugar 
de la guerra y la construcción de instituciones y mecanismos que 
garanticen el respeto a los derechos fundamentales. No es el pensa-
miento de Kant el único que ha inspirado a quienes trabajan en este 
sentido, pero sí uno de los más brillantes.

Referencias bibliográficas 

Kant, Immanuel, 1987. Primera introducción a la “Crítica del Juicio”, trad. de José Luis 
Zalabardo. Madrid: La balsa de la medusa.

. 1985. Idea de una historia universal en sentido cosmopolita, en Filosofía de la histo-
ria, trad. de Eugenio Ímaz. México: Fondo de Cultura Económica. 

. 2008. Metafísica de las costumbres, trad., estudio preliminar y notas de Adela 
Cortina. Madrid: Tecnos. 

. 1999. Fundamentación de la metafísica de las costumbres. ed. bilingüe y trad. de 
José Mardomingo. Barcelona: Ariel.

Van der Linden, Harry. 1988. Kantian Ethics and Socialism. Indianapolis: Hackett.




