Sociolégica, afio 26, nimero 73, mayo-agosto de 2011, pp. 47-86
Fecha de recepcion: 20/01/2010. Fecha de aceptacion: 23/02/2011

La experiencia de la temporalidad en las

sociedades contemporaneas, identidades sociales

y rituales conmemorativos. Una propuesta de analisis
desde la sociologia y la teoria de la historia

The Experience of Temporality in Contemporary Societies,
Social Identities, and Commemorative Rituals. An Analytical Proposal
from the Standpoint of Sociology and the Theory of History

Laura Angélica Moya Ldpez'
Margarita Olvera Serranoc?

RESUMEN

El articulo parte de un examen de la distincion entre memoria histérica y memoria conmemo-
rativa para analizar los rituales conmemorativos como actos performativos definidos por ele-
mentos de indole afectiva e identitaria, mas que cognitiva. A la luz de esta tematica, se
ponderan las aportaciones de autores como Halbawchs, Connerton, Durkheim, Zerubavel,
Koselleck, Hartog, Rusen, entre otros, para identificar algunos de los problemas que repre-
senta el estudio sociologico e historico de las conmemoraciones. Presentamos una reflexion
de corte tedrico para plantear este tema, a la luz de las condiciones propias de la experiencia de
la temporalidad en las sociedades modernas y contemporaneas.

PALABRAS CLAVE: conmemoracién, memoria colectiva, historia, experiencia del tiempo,
identidad, modernidad temprana, modernidad tardia.

ABSTRACT

The starting point of this article is an examination of the distinction between historical
memory and commemorative memory for analyzing commemorative rituals as performa-
tive acts defined by affective —and identity—related —more than cognitive— factors. In this
light, it ponders the contributions of authors like Halbawchs, Connerton, Durkheim,
Zerubavel, Koselleck, Hartog, and Riisen, among others, to identify some of the problems
found in the sociological and historic study of commemorations. It presents theoretical
reflections for posing the topic in light of the conditions stemming from the experience of
temporality in modern, contemporary societies.

KEY WORDS: commemoration, collective memory, history, experiences of time, identity,
early modernity, late modernity.

' Profesora-investigadora del Departamento de Sociologia de la Universidad Autbnoma
Metropolitana, unidad Azcapotzalco. Correo electronico: lam11@yahoo.com

2 Profesora-investigadora del Departamento de Sociologia de la Universidad Autdbnoma
Metropolitana, unidad Azcapotzalco. Correo electronico: habril@prodigy.net.mx



48 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

INTRODUCCION GENERAL

Los rituales conmemorativos son préacticas rutinarias definidas
por marcas temporales, por puntos de inflexion que sociedades
y grupos consideran relevantes debido a que definen un antes y
un después, una diferencia temporal y experiencial en el sentido
de que el acontecimiento conmemorado (una guerra, una revo-
lucién, una alianza, una pérdida, etcétera) se postula —retroac-
tivamente— como el hecho que redefinié la ruta seguida por
aquéllos. En la vida ordinaria, la rememoracion de una porciéon
del pasado determinada se identifica con la historia, sobre todo
en el caso de las conmemoraciones que llevan a cabo comuni-
dades nacionales. Sin embargo, desde el punto de vista del
analisis sociologico e histérico, uno de los puntos de partida
mas importantes es, precisamente, establecer una distincion
entre memoria conmemorativa —que esta lejos de tener los
sentidos y propdsitos pedagobgicos que frecuentemente se le
atribuyen—y lo que llamaremos aqui memoria historica.

En la agenda publica contemporanea, las conmemoraciones
frecuentemente son consideradas como procesos que debe-
rian responder a las demandas de una cultura civica aun
incompleta, constituirse en oportunidades de aprendizaje que
s6lo la experiencia y el conocimiento de la historia pueden
aportar, y convertirse en puntos de partida para la construc-
cién de un proyecto nacional definitivo. O bien, en un sentido
mas critico, se cree que pueden dar paso libre a una nueva reflexion



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 49

sobre los grandes problemas nacionales, es decir, a la confor-
macion de agendas locales en los contornos de una expe-
riencia societal que entrelaza rutinas e incertidumbre.® Estas
son perspectivas dominantes a las que, paradéjicamente,
subyace un desencanto sobre la idea de progreso, lo cual no
obsta para que estén destinadas a tratar de reorientar las
acciones de distintos grupos y actores sociales en el presente.
Lo anterior implica que mientras las practicas conmemorativas
asociadas a la vida publica se vieron, hasta al menos la primera
mitad del siglo xx, claramente definidas por un horizonte de
futuro ligado a la esperanza y el progreso, en las conmemora-
ciones del siglo xxi es palpable que el futuro no esta mas ligado
aellos, sino que en su calidad de horizonte temporal el porvenir
es vivido como una amenaza. Asi, por ejemplo, a nivel local
las dimensiones politicas ligadas a los efectos del naciona-
lismo revolucionario en la cultura politica dominante, la transi-
ciobn a la democracia, los reacomodos institucionales, las
percepciones cotidianas sobre el entorno econémico, la inse-
guridad publica, el riesgo y los cambos acelerados serian ele-
mentos del clima social que, indudablemente, aportarian
coordenadas para contextualizar el tema en sus dimensiones
empiricas.

Sin embargo, pretendemos apuntar hacia otros aspectos.
Desde una perspectiva tetrica el objetivo principal del articulo
consiste en analizar, a partir de algunos elementos de la teoria
sociologica y de la teoria de la historia, por qué las conmemo-
raciones civicas representan, junto con sus actores, narrativas

3 El énfasis en la incertidumbre frecuentemente desdibuja el reconocimiento de que
las instituciones estan sostenidas, de un modo u otro, por las rutinas que llevan a
cabo los actores, lo cual en modo alguno significa que la primera sea inexistente o
que no produzca efectos sociales. Un ejemplo de ello lo tenemos en la paralisis que
acompand la falta de un proyecto orientador de la Agenda de Festejos Oficiales del
Centenario y Bicentenario en México. Un recuento minucioso de esta discusion
puede encontrarse en Zagal (2008: 1); Blanco (2008: 5); Gardufio (2009: 4-7);
Rosas (2009: 8); y Tenorio (2009: 10-11)

4 Como botdon de muestra para el caso mexicano encontramos articulos como los de
Castafieda y Aguilar (2009: 34-49); Garciadiego (2009: 27-28); Meyer (2009a: 56-57);
Knight (2009: 25-26); y Gonzalez de Alba (2009:58-59).



50 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

y recursos; nuestra experiencia del tiempo o bien nuestra condi-
cién de ser histéricamente. Este planteamiento se desdoblara en
dos lineas argumentativas fundamentales: en el primer apartado
establecemos los vinculos y significados sociales que podemos
reconocer en los usos del pasado que se hacen presentes en
las practicas conmemorativas. Esta discusion nos conduce a
sefnalar los puntos de acercamiento y tensidn entre la memoria
historica y la memoria conmemorativa. En el segundo apartado
se explican algunos elementos sobre la experiencia de la
temporalidad en la modernidad tardia y sus rasgos distintivos,
asi como las razones por las cuales las conmemoraciones
contribuyen a la reproduccion de algunas identidades sociales.
Finalmente, y con el propésito de abrir vias para profundizar en
el estudio de las conmemoraciones, proponemos dos ejes de
reflexion tedrica. Con esto nos referimos al analisis de los regi-
menes de historicidad y a la dimensidn narrativa de las conme-
moraciones.

UN PANORAMA GENERAL SOBRE LAS CONMEMORACIONES:
LA TENSION ENTRE MEMORIA HISTORICA
Y MEMORIA CONMEMORATIVA

Uno de los problemas a resolver en la comprension sociolo-
gica de las conmemoraciones radica en establecer algunos
criterios que distingan los ambitos de pertinencia de lamemoria
historica y de la memoria conmemorativa sin soslayar que, a
pesar de que los planos de la historia y la memoria se retroali-
mentan y comparten una referencialidad mutua, la memoria y
los recuerdos que distinguen a las conmemoraciones relnen
una serie de rasgos que los diferencian sustancialmente del
discurso de la historia. Hasta hace unos afios era posible
hablar todavia de la historia como una disciplina que veia con
reserva las expresiones de la memoria social, en tanto cumulo
de recuerdos ligados a una experiencia vivida o transmitida
generacionalmente, ya que carecia de la estructura cognitiva



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 51

que distingue a la ciencia. Esta perspectiva se ha flexibilizado
en los ultimos lustros.

Para autores como Ricoeur la historia, y en particular la
memoria histérica, se escribe a partir de diversos actos de
memoria como el recuerdo, la representacion, la supresion y
el olvido: consiste en un tipo de narracion que, a diferencia de
las conmemoraciones, introduce una dimension critica en el
dialogo con el pasado y permite establecer un acuerdo basico
e intersubjetivo en las comunidades cientificas sobre la solvencia e
identificacion de un discurso historico; en este sentido, los histo-
riadores buscan explicaciones que cobran distancia frente a la
memoria conmemorativa dado que su interés primordial es cons-
truir un conocimiento en el que se fijan los acontecimientos
sobre bases documentales originales, fuentes secundarias y
elementos de la memoria testimonial. A este esfuerzo de fijacion
del conocimiento factual se suman dos dimensiones adicio-
nales: una referida a la interpretacion (introducida por el histo-
ricismo como complemento al ideal ilustrado de cientificidad
en la historia); y a partir del giro linglistico de mediados del
siglo xx el reconocimiento del perfil retorico del discurso, es decir, su
expresion metaférica y poética que comunica significados a la
par del contenido (Ricoeur, 2008; Risen, 2008).

En los afos recientes y aunada al consenso sobre la dimen-
sidn explicativa-interpretativa y retérica, se suma a la memoria
histérica su capacidad como narratios, es decir, el nivel de perti-
nencia que una narracion historica alcanza en el debate y la
controversia, terreno en el que compite con otros discursos como
producto de su amplitud de miras, por aportar una alternativa
frente a la simple reconstruccion historica de los hechos y de las
interpretaciones de alcance mas limitado. Las narratios son enti-
dades unicas y reconocidas por su plausibilidad y probabilidad,
que resisten la prueba del tiempo, de la lectura y de los estudios
comparados (Ricoeur, 2004; White, 1999b; Risen, 2007).°

5 Elconcepto de narratio, de Frank Ankersmith, puede rastrearse en su libro Historical
Representation (2000).



52 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

La discusion sobre los puntos de acercamiento y diferencias
sustanciales entre la historia y la memoria, asi como el esta-
tuto de la primera como una narracion centrada en fines cogni-
tivos y criticos, ha tenido como telon de fondo el desafio
posmoderno que cuestiono las interpretaciones orientadas en
ellargo plazo por unalinea de desarrollo, ya realizada o en ciernes,
y cuyos logros parecian diluirse. La posmodernidad implicé un
vuelco en los estudios histéricos inspirados por la influencia de
la antropologia cultural, la etnologia y el relativismo literario,
hacia las manifestaciones de la memoria histérica viva de las
comunidades como sustento de las respuestas contestatarias
que cuestionaron los ideales de las modernidades temprana y
tardia. Su propoésito es reivindicativo de origenes que parecen
perdidos, de memorias sociales danadas, de recuerdos no
transmitidos y de identidades multiculturales de muy diverso
signo. Asimismo, las investigaciones historicas inspiradas por
el influjo posmoderno han planteado una critica a la interpreta-
cion eurocentrista segun la cual sélo existe un proceso histo-
rico de la humanidad. La diversificacion de las memorias
funciona, en opinion de Rusen, para compensar los resultados
negativos de la modernidad en un contexto de crisis y percep-
cion de un presente vivido bajo riesgo constante. De esta forma,
los estudios posmodernos intentan recuperar la dignidad del
pasado, volver a la observacion de las tradiciones y la defensa
de la vida local.6

La memoria historica y la memoria conmemorativa comparten
formas diferentes de acumulacion, continuacion, interrupcion y
ruptura de la experiencia de la temporalidad humana y han
contribuido, desde espacios sociales diferenciados, a conformar
identidades sociales. También podemos sefialar que, en buena

8 Hemos sefialado los trazos mas generales del tema de la distincion entre historia y
memoria en el contexto del debate sobre la posmodernidad sélo para enmarcar un
tema mas especifico: la tensién entre memoria historica y memoria conmemorativa.
Sobre el primer tema existe una amplisima bibliografia; entre los textos mas
representativos se encuentran Ankersmith (2000), Le Goff (1991), Ricoeur (2008) y
Risen (2003).



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 53

medida, permiten responder de forma distinta al problema de
por qué y como recuerdan las sociedades. Si bien es claro que
algunos contenidos de memoria histérica, que han sido clara-
mente fijados por la investigacion disciplinar, son una parte del
contenido moderno de las conmemoraciones, las estructuras
narrativas, los actores, los espacios y los sentidos con los que
se representa en cada una varian sustancialmente. Adentrar-
nos en los rasgos distintivos de la memoria conmemorativa implica
tomar como punto de partida algunos antecedentes sobre la
memoria social y el papel de los grupos, asi como ciertos aspectos
performativos del recuerdo que estan ausentes de la memoria
histérica moderna. Entre los precursores del tema de la
memoria en el siglo xx se distinguen las aportaciones de Maurice
Halbwachs, quien en franca oposicidn a los planteamientos de
Bergson y Freud sefalé que la memoria era un fenbmeno
claramente social en la medida en que los grupos sociales
eran los portadores y transmisores de la memoria colectiva.
Por esta razon los recuerdos de cada persona eran el resul-
tado de una interseccion de influencias que se modificaban,
renovaban o eliminaban dependiendo de las afiliaciones grupales
de cada uno. Los acontecimientos memorables y la forma en
gue se recordaban, eran definidos en los grupos; de alli que el
acto de recordar se realizaba en nuestra calidad de miembros de
estas entidades. Esta afirmacion fue el punto de partida para
comprender las conmemoraciones como actos compartidos
de memoria social, cuya caracteristica dominante es que se
realizan en coordenadas espacio-temporales especificas. Mas
alla de esta afirmacion, las aportaciones de Halbwachs permiten
comprender que las personas no rememoran en soledad, sino
s6lo a partir de los recuerdos compartidos con otros. Retoman
las narraciones memoristicas de otros para construir sus
propios recuerdos y preservarlos a través de conmemoraciones,
rituales y celebraciones publicas sefaladas en la historia del
grupo.

Estos anclajes posibilitan la delimitacion de los recuerdos
compartidos y aseguran su conservacion. De alli que las conme-



54 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

moraciones nos proveen de un profundo sentido de realidad,
de pertenencia social y de continuidad generacional que se
establece, entre otros mecanismos, a través de las marcas
temporales de los calendarios (Halbwachs, 1941; Misztal, 2003).
Autores posteriores, como Paul Connerton, se encargaron de
matizar el planteamiento de Halbwachs bajo un doble argu-
mento: en realidad la relacion entre la memoria individual y la
colectiva es un fenébmeno complejo que va mas alla del deter-
minismo social planteado, ya que no resolvia el problema de la
transmisidn de los recuerdos sociales de un grupo generacional
a otro. Halbwachs habia logrado explicar que los recuerdos
sociales eran el resultado de la evocacion elaborada a través del
grupo, es decir, que el grupo proporciona al individuo de marcos
de referencia para la ubicacion de los recuerdos en los contornos de
mapas materiales y simbolicos, relativamente estables en el
redescubrimiento del pasado.

Sin embargo, la explicacion sobre la memoria social fallaba
cuando intentaba analizar como se gestaba la transmision grupal
0 generacional de los recuerdos. Bajo esta logica, la persistencia
del pasadoy los aspectos performativos de los recuerdos quedaban
desvinculados del proceso de pensamiento y de la experiencia
vital de cada persona (Connerton, 1989). Este autor acuné el
concepto de “memoria habito” para destacar el proceso de fija-
cion de los contenidos de la memoria social, a través de las inte-
racciones sociales y practicas que tienen lugar, por ejemplo, en
la realizacién de ceremonias y rituales. La importancia de este
término radica en que nos permite comprender que la preserva-
cion de los recuerdos sociales e individuales, asi como su redes-
cubrimiento y reproduccidn, dependen en gran medida de la
realizacion de ceremonias conmemorativas cuya dimension
performativa delimita contenidos no solo a través de los aspectos
cognitivos, sino en particular a través de una serie de practicas
que involucran al cuerpo: los cantos, las oraciones, los gestos y
la interaccion ceremonial contribuyen a la estabilizacion de la
memoria social y a su reproduccion generacional (Connerton,
1989: 40-42).



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 55

Con estos elementos resulta factible definir, bajo el término
de memoria conmemorativa, a aquélla cuyo fin es la preserva-
cion de recuerdos sociales compartidos y de representaciones
del pasado, y cuya narrativa se distingue por recrear la lucha,
el sacrificio o la victoria del grupo social, y evoca virtudes que
se consagran en eventos y adquieren cierta corporalidad en
las ceremonias. En otras palabras, la memoria conmemorativa
es uno de los mecanismos a través de los cuales es posible el
redescubrimiento de ciertas formas de la memoria social. Ademas,
comparte con otras modalidades de representacion (como la
memoria histérica) una dimension narrativa que articula fragmentos
del pasado en funcidén de una interpretacion sobre el presente,
a partir de un horizonte de futuro posible. Sin embargo, la memoria
conmemorativa logra también el establecimiento de una linea
de continuidad generacional que muestra la vigencia de los
acontecimientos y recuerdos celebrados que irrumpen en la
rutina del tiempo presente, alterando su ritmo. Lo que se
recuerda en la ceremonia o en los rituales, sean de contenido
laico o religioso, hace presente lo ausente; articula recuerdos
y olvidos; lo consciente e inconsciente; la parte que aceptamos y
asumimos del pasado e, implicitamente, la que mantenemos
oculta o bien desconocemos (Moya y Olvera, 2010: 437-460.)

Es muy importante destacar que cada grupo social tiende a
desarrollar una memoria conmemorativa que le permite formular
una ficcidn de continuidad con el pasado y una oferta de iden-
tidad colectiva. Este tipo de memoria establece, como otras,
marcas espacio-temporales que en realidad estan en movi-
miento. Sus recursos de almacenamiento son linguisticos,
performativos y de tipo mnemotécnico como los rituales, las
fiestas y, de forma privilegiada, los calendarios. En su desa-
rrollo, el individuo pocas veces recuerda, en un sentido cogni-
tivo preciso y detallado, el acontecimiento que es motivo del
recuerdo colectivo, sino que participa de una experiencia
comunitaria en la que se distinguen, identifican y fijan las fron-
teras de su alteridad y continuidad genealégica o generacional.
Lo anterior significa que a través de las conmemoraciones y



56 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

ritos, los individuos representan para si mismos aspectos del
orden social en el que viven y la intima relacion que guardan
con el mismo. Son, en palabras de Durkheim, representaciones
sociales de la realidad que hacen inteligible qué es la sociedad,
cdmo funciona y cuyos aspectos cognitivos (la relacion entre
los acontecimientos, sus relaciones causales, los efectos, sus
fechas especificas, entre otros) son encriptados en los rituales
a través de formas simbdlicas y metaféricas. Hoy sabemos
gue existen otros tipos de conmemoraciones que no repre-
sentan solo categorias del orden vigente, sino de representa-
ciones sobre estados deseables o futuros.’

La memoria conmemorativa tiene entre sus caracteristicas
dominantes la de referirse a personas y acontecimientos proto-
tipicos que tienen una existencia historica o mitica y que son
reproducidos a través de recursos como los calendarios y los
lenguajes verbal y gestual-corporal. Estos mecanismos refuerzan
uno de los aspectos mas solidos para la reproduccidn de este
tipo de memoria: la reiteracion y recurrencia para evitar el
olvido. La estructuracién del tiempo social, por ejemplo a través
de los calendarios, refleja la yuxtaposicion de dos tipos de
orden temporal: uno profano, organizador de la rutina cotidiana,
y otro ligado al orden sagrado y también al civico —que no deja
de tener sus resabios sagrados. Los calendarios establecen
asi marcas temporales que delimitan los momentos de recu-
rrencia, condensando no sélo narrativas maestras de este tipo,
sino otras que sirven para articular el compromiso social con

7 Por ejemplo, las ceremonias civicas realizadas por los gobiernos representan,
transmiten y reproducen la estructura de distribucion del poder y proveen una
version oficial sobre la configuracion de la estructura politica a través de re-
presentaciones simbélicas como el Imperio, la Constitucion, la Republica o la Nacion.
Estos rituales pueden ser leidos como textos cuya dimension es simbdlica y colectiva.
Sin embargo, las representaciones sociales que encarnan las ceremonias no se
reducen ala reproduccion del orden social y sus jerarquias, sino que funcionan como
rituales de liberacion, como es el caso de los carnavales. En ellos, las personas se
organizan a si mismas y a su manera organizan a una colectividad; en tiempos de
carnaval sus miembros individuales son parte inseparable de la masa. La gente se
torna consciente de ser una unidad corporal, sensual y material en la masa, y confian
en que algun dia ocurrira la victoria de la gente, la abundancia, la libertad, la
hermandad y la igualdad (Connerton, 1989: 50).



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 57

ideas transhistoéricas.® Como producto de su institucionalizacion,
la memoria conmemorativa contribuye a establecer lo que
Zerubavel denominé “ciclo anual de recuerdos” para asegurar
que por distintos motivos, en diversas fechas del afno, sus miem-
bros rememoren momentos sagrados de su pasado colectivo o
valores socialmente deseables en el presente.

Es bajo estas coordenadas interpretativas que podemos
afirmar que, a diferencia de la memoria histérica, la memoria
conmemorativa es mas fluida en la medida en que el grupo social
cambia. De esta forma, las conmemoraciones pueden apelar a
nuevos acontecimientos del pasado que se afiaden al calendario,
y en otros casos los recuerdos son eliminados. Asi ocurrié en los
paises del bloque socialista de Europa del Este que, como
Hungria, dejaron de celebrar la liberacion realizada por el ejército
soviético en 1945, el festejo anual en la Alemania unificada o la
caida del Muro de Berlin.® No hay que olvidar que al conmemorar
en festividades ciertos acontecimientos del pasado remoto o
reciente, los grupos sociales narran sus visiones de su esencia
social presente. “Mediante el examen de aquello que consideran
memorable, adquirimos un mejor acceso a lo que creen ser”
(Zerubavel, 2007: 476). Es decir, los acontecimientos conmemo-
rados, enmarcados en los calendarios y practicados a través de
los lenguajes corresponden a hitos que advertimos como cambios
en las identidades politicas o sociales: son, en palabras del mismo
Zerubavel, jalones simbdlicos que ayudan a los grupos sociales o
a las naciones a dar cuerpo a sus sistemas convencionales de

8 Nos referimos no s6lo a motivos de celebracién de tipo civico histérico sino a otros que
condensan una gran variedad de valores y recuerdos: la naturaleza (Dia del Medio
Ambiente, Dia del Arbol), la familia (Dia del Padre, de la Madre, del Nnifio, la Mujer o el
Anciano); del trabajo; o de lucha contra ciertas enfermedades como aquellas derivadas
de la diabetes; del virus viH; del cancer cérvico uterino, entre otras.

° En el vigésimo aniversario de esta celebracion son notables no sélo la marca
temporal nueva en el calendario civico, sino también la reproduccion en un claro
acto performativo, la caida del Muro, ahora representado por bloques con pinturas
provenientes de todo el mundo. Lideres politicos como Angela Merkel, Lech
Walesa, Mijail Gorbachov y algunos ciudadanos berlineses, con un toque de manos,
reemprendieron la caida del Muro, que en el lenguaje politico contemporaneo
simboliz6 la unidad alemana que comparte valores de integracion, libertad y
solidaridad, bajo un horizonte mas europeo.



58 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

periodizacion histérica (Zerubavel, 2003 y 2009)."° La liga entre
memoria conmemorativa e identidades sociales varia si recor-
damos que el individuo, a partir de la primera modernidad, es
miembro de varias comunidades mnemonicas dependiendo, una
vez mas, de su grupo de referencia y de contenidos que no son
del todo estables ni asumidos en su totalidad en los procesos de
conformacién de cada identidad."

La distincion y acercamientos entre la memoria histérica y
la memoria conmemorativa puede enriquecerse si tomamos
en consideracién un concepto seminal en las investigaciones
sobre la memoria social, como lo es el de los lugares de memo-
ria.'”? Recordemos que para Pierre Nora en el siglo xx se
produjo una democratizacién del recuerdo mediatizado por la
celebracion, es decir, nos enfrentabamos a una multiplicacion
de las memorias colectivas imposible de unificar, pues lo que
Se ponia en juego ya no eran recursos que apelaban al linaje

© En este caso, las identidades politicas se constituyen a través de la adopcion de

nuevas constituciones mediante el nacimiento simbdlico de las naciones como

entidades unificadas, que promueven el festejo de la soberania nacional, econémica

o cultural. En otros casos, las identidades politicas no apelan tanto al referente

ciudadano y moderno sino a un pasado cultural muy remoto, como es el caso de

Bulgaria con la invencion del alfabeto cirilico en 855; Eslovaquia, con el nacimiento

de la cultura eslava; Espana, con el descubrimiento en el afio 899 del cuerpo de

Santiago en Compostela; o el establecimiento de la Confederacion Suiza en 1291

(Zerubavel, 2007: 490).

Por ejemplo, muchos mexicanos celebran en su calidad de ciudadanos el dia del

inicio de la Guerra de Independencia; como cristianos la Semana Mayor; como

hispanoamericanos el dia del descubrimiento de América; como catélicos hay
millones de seguidores del rito guadalupano, y como ciudadanos del mundo
algunos miles se ocupan del Dia Internacional del Medio Ambiente.

2. Con motivo del bicentenario de la Revolucion Francesa y ante las criticas hacia unas
celebraciones vacias de experiencia, mediaticas, en un contexto de pérdida de
eficacia del discurso republicano en una sociedad caracterizada por la ausencia
de memoria viva y bajo el cultivo predominante de lo efimero, se volvié la mirada
hacia la recuperacion de las memorias antiguas y la microhistoria. Entre los autores
mas ilustrativos de esta corriente destaca Le Roy Ladourie. La historiografia oficial
dirigida por el Estado tuvo sus primeros sintomas de desplome en la Francia que
arrib6 a su bicentenario bajo serios cuestionamientos en torno a su singularidad
nacional (Rioux y Sirinely, 1999; Nora, 1996). Se generd una amplia produccion
historiografica orientada hacia el rescate de la memoria comun de los franceses,
entre lugares y testimonios que compensaban una vivencia de reaceleracion regida
por los multimedia y la masificacién cultural (Ibarra, 2007).



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 59

y la herencia sino a la constitucion de identidades particulares.
Asistiamos entonces a la desaparicion de los centros de memoria
viva y los reemplazabamos por “lugares” que se encuentran
investidos del sentimiento residual de continuidad temporal.
Los lugares de la memoria eran a la vez materiales, funcio-
nales y simbdlicos, los espacios donde el pasado se retomaba
en el presente. No estaban dados sino que eran construidos y
reconstruidos sin cesar, articulando varias memorias y conti-
nuaban vivos solo en la medida en que eran retomados, revisi-
tados, reeditados y remodelados (Nora, 1996). En la modernidad,
después del abandono de las practicas sociales orientadas
principalmente por la herencia y la tradicion durante el siglo xx,
junto con el deslinde paulatino entre la nacion y el Estado acae-
cido en el xix, nos enfrentdbamos a la expulsion de los rituales
en la vida moderna tardia, por lo que la memoria emergia cada
vez menos de las experiencias auténticamente vividas. En
consecuencia, los lugares de la memoria no surgian de ella, sino
que tenian que ser creados como entidades compensatorias.

En este sentido, uno de los argumentos mas importantes de
Nora para el estudio tanto de la memoria conmemorativa en las
sociedades contemporaneas como del vinculo particular entre
historia y memoria consiste en su afirmacion de que el desa-
rrollo de la historia como disciplina logré la recoleccion, exhibi-
cion, catalogacion y narracion de la forma de la memoria en la
modernidad, aunque no rescatd su sustancia. En nuestros dias,
la memoria se habia convertido en un asunto de signos expli-
citos y no mas de significados implicitos, por lo que actual-
mente so6lo es un tema ligado a las alusiones, las asociaciones
y los simbolos (Nora 1996: 13).

Estas reflexiones suponen que ante la debilidad de la memoria
viva y de la memoria comunicada entre antecesores y suce-
sores generacionales, los lugares de memoria permiten esta-
blecer los contenidos de una memoria cultural amplia, en la
que algunos contenidos de la memoria histérica se hacen
presentes con diferentes grados de densidad y son encabezados
desde espacios sociales diferenciados por actores cuya expe-



60 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

riencia de la temporalidad varia sustancialmente. El concepto y
tipologia sobre los lugares de memoria de Nora nos permite
insistir en que, dada nuestra nostalgia por ver a la historia
como maestra de la vida, generamos una expectativa sobre el
despliegue de conmemoraciones saturadas de conocimiento
historico como las que emergen en lugares de memoria funcio-
nales, como los manuales y libros de historia, las biografias,
las nuevas asociaciones para la investigacion historica; tal
expectativa también esta presente en los lugares de memoria
topografica, como los archivos, las librerias, los museos, asi
como en los lugares de memoria monumental, ligados a la
construccion de panteones civicos (como espacio fisico), las
obras publicas, los edificios, los monumentos conmemorativos,
entre otros.

Las conmemoraciones, a la par de las peregrinaciones, los
aniversarios o los emblemas encierran otra forma de recupe-
racion del pasado en tanto lugares de memoria simbolicos.
Apelan solo a algunos elementos del conocimiento acumulado
sobre los acontecimientos y a su despliegue en el marco de la
temporalidad histérica y su fin no es prioritariamente cognitivo.
Son actos predominantemente afectivos conformadores de
identidades y pertenencias que nos generan la ilusion mnemo-
nica de continuidad temporal, creando en el terreno de lo
simbdlico marcas y conexiones que fijan nuestra presencia
como seres sociales en una totalidad histérica aparente. La
memoria conmemorativa encierra una dimension vivencial de
permanencia generacional, de pertenencia a cierto lugar, asi
como la impresioén de formar parte de un grupo social a lo
largo del tiempo. Dado que nos hace participar en actos
efimeros nos proporciona la sensacion de lo que Zerubavel
denomina como locus de la memoria, es decir, nos da la
sensacion muy acotada en el tiempo de que nada ha cambiado
(Zerubavel, 2003.). Como lo veremos en el siguiente apartado,
este sentimiento propio de la vida ordinaria es contrafactico,
puesto que la realidad sociohistérica y la forma como es expe-
rimentada cambian constantemente, modificandose con ello
los horizontes mismos del recuerdo social. Cabe plantearse entonces



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 61

por qué las conmemoraciones son acontecimientos sociales que
posibilitan la reproduccion de las identidades sociales al repre-
sentar experiencias de la temporalidad histérica.

CONMEMORACIONES, IDENTIDADES SOCIALES
Y LA EXPERIENCIA DE LA TEMPORALIDAD

La conmemoracidn situa una parte del pasado como algo que
es compartido por una sociedad o un grupo; ese algo se vive
como propio y orientador: permite saber quién se es, quiénes
son los otros, donde se esta situado y, asi sea de forma difusa,
permite elaborar un minimo de expectativas de futuro. En este
sentido, la memoria de la experiencia y los acontecimientos
pasados no son nunca una restitucion, sino una reelaboracion
de individuos que integran grupos dentro de los cuales se
acuerdan de los antecesores, de sus planes, proyectos y
acciones, asi como de las consecuencias que tuvieron y siguen
teniendo, real o imaginariamente, en sus vidas. La conmemo-
racion suspende el tiempo practico y ubica a los actores en el
tiempo de la memoria comuan,® que es un tiempo en el que se
da por sentado que la vida social continuara; en la conmemo-
racion se puede confiar, asi sea parcial y fragmentariamente,
en la experiencia recibida de los antecesores. En la expe-
riencia de la temporalidad conmemorativa uno se asume como
heredero de aquéllos, aunque no la comprendamos ni conoz-
camos del todo lo qué hicieron ni qué significado o consecuen-
cias historicas tuvieron sus acciones. En el tiempo de la
memoria comun asumimos que existe una intersubjetividad
temporal que entrelaza a predecesores con contemporaneos y
sucesores, asegurando permanencia, sentido y un minimo de
direccion. Como acto comunicativo, la conmemoracion apunta

8 Esto es asi, incluso, para el caso de las memorias fracturadas en las que se busca
dar un sentido a acontecimientos y experiencias que fueron y siguen siendo
ininteligibles tanto para victimas, testigos y sobrevivientes, como para aquellos
que han conocido esos sucesos de forma indirecta.



62 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

a la produccion de un efecto de sentido: el sentimiento de que
se forma parte de un Nosotros claramente definido y distinto a
un Ellos difuso al que no se pertenece. El par nosotros/ellos
implica la construccion de una frontera simbdlica que da como
resultante ambas clasificaciones. De alli que en los estudios
recientes sobre las identidades se enfatice que éstas pueden
permanecer en el tiempo aunque su contenido sociocultural
cambie (LaCapra, 2006; Giménez, 2007; Ricoeur, 2004), siempre
y cuando siga existiendo esta linea imaginaria pero real en sus
efectos; las identidades individuales y colectivas son resultado
de la diferenciacion producida por ese limite simbdlico que
necesariamente enfatiza las distinciones (dentro/fuera, yo/ta,
familiar/extrafo, etcétera).

Las identidades, afirma Giménez, deben ser entidades proce-
salmente. No son, estan siendo; y en momentos conmemora-
tivos se rearticulan, cambian, confirman y cuestionan sin que
necesariamente se vivan como algo inestable. De hecho, no
podemos hablar de identidad sin remitirnos a un sentimiento
de coherencia interna y de continuidad a través del tiempo e
independientemente de los cambios que esto conlleva. El eje
alrededor del cual se construye su entramado es la memoria
de la propia experiencia y de la experiencia de otros, conte-
nida como acervo de conocimiento heredado, transmitido a
través de las tradiciones, el lenguaje, las narraciones, etcé-
tera. La memoria enlaza a muertos y vivos en una cadena
antecesores/contemporaneos/sucesores de la que grupos e
individuos obtienen sus autodefiniciones; la comprensién de si
mismos y del mundo; el saber practico sobre lo propio y lo
ajeno, sobre su procedencia; asi como sus situaciones de accidn
y sus expectativas de futuro (Giménez, 2007.)

Las identidades colectivas (como las individuales) son poten-
cialmente fragiles por su caracter pretendido, alegado (Ricoeur,
2004: 111); por su bajo umbral de tolerancia a lo distinto que
confronta lo propio y, sobre todo en el caso de las comuni-
dades nacionales, por estar vinculadas a diversos tipos de



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 63

violencia fundacional sin la cual no existirian.™ De alli que entre
otros artefactos de memoria conmemorativa, en los calendarios
civicos destaquen con especial fuerza ciertos acontecimientos
como las guerras, las revoluciones, las rebeliones, independien-
temente de que se haya salido derrotado o victorioso de ellas.
Las guerras enfrentan al menos a dos colectividades, reafirman
su cohesidn interna, refuerzan el apego de los individuos al
grupo, recrean sentimientos de solidaridad que son, simulta-
neamente, actos de exclusion;'® el recuerdo de las luchas
sociales en la conmemoracion produce un punto de arraigo
para la memoria comun y generan una narrativa genealdgica en
la que se identifican conexiones temporales y espaciales que
ofrecen un sentimiento de permanencia a través del tiempo.
De alli que en el acto de recordar en comun una porcion del
pasado se apunte a reforzar el sentimiento de comunidad y de
continuidad en el tiempo y que a su vez ese acto vaya necesa-
riamente acompafiado de la confirmacion de particularismos
nacionales o locales, de oposiciones dentro/fuera, de una distin-
cion entre lo familiar y o que no lo es. La pertenencia imagi-
naria a un grupo amplio supone la no pertenencia a otros que
se tipifican como ajenos y culturalmente distantes (aunque
estén fisicamente proximos); de alli que lo sentimental, el
apego afectivo, el particularismo y el comportamiento mimético
sean rasgos caracteristicos de las fiestas conmemorativas. En
ellas es prioritario lo que presuntamente une, no lo que
distingue internamente a una sociedad; se apela, ademas, a la
unidad, a la suspension del conflicto y a la elaboracion de una

“ Al respecto, Paul Ricoeur sefiala que no existe comunidad histérica que no haya
nacido de una relacion, que denomina original, con la guerra (Ricoeur, 2004: 112
y sS.).

'® Peter Sloterdijk llama la atencion sobre una afirmacion de Elias Canetti que ilustra
claramente la fuerza de la oposicién como fuerza de integracion: “La unidad de un
pueblo consiste fundamentalmente en que, en determinadas circunstancias,
puede actuar como un individuo que padece mania persecutoria [...]. Sin una
cierta medida de paranoia, las naciones de cufio moderno ni son imaginables ni
factibles” (Sloterdijk, 2007: 82). En un tono menos dramatico, Emile Durkheim
sefalaba en su obra sobre la division del trabajo que la contradiccion reforzaba
sentimientos fuertes y definidos de la conciencia colectiva, por lo que en tiempos
de guerra entre Estados se fortalecia.



64 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

hipotética direccion comun. Desde luego, todo ello ocurre en
el nivel de lo simbdlico y en modo alguno asegura que sucedan
las consecuencias buscadas en el plano de lo real. Como se
argumentd antes, las conmemoraciones pertenecen al orden
de una memoria vivencial difusa, no al de la memoria histérica.
Por ello combinan experiencias provenientes de dis-tintos
ordenes de temporalidad,'® postulando una presunta identidad
entre el ayer y el ahora, estableciendo paralelismos poco rigu-
rosos en su sentido historico entre estos horizontes temporales
y que tienen un sentido mas bien metaférico. La tension entre
diversas experiencias del tiempo puede generar en diversos
grupos sociales la aspiracion o el temor en torno a la repeti-
cion de coyunturas y acontecimientos.

Es importante sefalar que como evento publico una fiesta
conmemorativa, pongamos por caso nacional, requiere de
una convocatoria, de una politica propositiva que asegure la
celebracién. No se trata de una evocacion involuntaria sino de un
esfuerzo de rememoracion, de una meta. Una sociedad nacional
carece de las situaciones comunes de accion que si tienen, por
ejemplo, los partidos, las asociaciones y los grupos familiares,
y que posibilitan encuentros cara a cara e interacciones frecuentes
a partir de los cuales el recuerdo en comun del pasado y la iden-
tificacion mutua son procesos relativamente sencillos. El ver-
dadero apego se da en grupos inferiores a la nacion, justamente
aquéllos donde se adquieren las primeras nociones sobre el
valor apriori que atribuimos a nuestras pertenencias particula-
ristas frente a las de los otros (Todorov, 1990). Por esta razén,
las conmemoraciones nacionales exigen un proyecto y un
discurso (de unidad), asi como un conjunto de practicas propo-
sitivas que atraviesen la especificidad de individuos y grupos.
Este proceso posibilita la re-creacion de un pasado compar-
tido, haya existido 0 no como tal, en los términos narrados por
la comunidad mnemoénica e independientemente del signifi-
cado que se le impute en el presente y de las expectativas de

6 A nivel local tenemos el caso de la celebracion conjunta de dos acontecimientos
histéricamente distintos: las revoluciones de 1810 y de 1910.



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 65

futuro que pretenda abrir. Esta tarea se vuelve particularmente
compleja en el horizonte de la experiencia temporal de las
sociedades en las que vivimos y en las que la nacion ha
perdido su aura sagrada.

EXPERIENCIA DE LA TEMPORALIDAD:
ACELERACION Y DESORIENTACION

La investigacion sobre las conmemoraciones contempla dos
componentes adicionales que permiten comprenderlas bajo
una perspectiva sociologica histérica de mas largo alcance: la
multiplicacion de las estratificaciones sociales y el engarce de
éstas con las transformaciones de las experiencias de la tempo-
ralidad en la modernidad tardia. Cada sociedad articula su
propia manera de vivir y de representar simbdlicamente las
conexiones entre la experiencia y los acontecimientos pasados;
las iniciativas y proyectos del presente; y el horizonte de sus
expectativas de futuro. Esto es asi tanto en lo que concierne al
nivel de las estructuras sistémicas propiamente dichas, como
en el “mundo de la vida”. En el primer caso, estamos hablando
de una diferenciacion societaria con todo lo que conlleva en
términos de division y autonomizacion entre e intra “esferas”
(economia, politica, ciencia, religion, grupos familiares, arte,
etcétera); con el segundo nos referimos a la proliferacion de
diversos marcos de sentido y estilos de vida que, a su vez,
favorecen la diferenciacion de grupos y la multiplicacion de
adscripciones posibles para los individuos. Por ejemplo (como
senalaba Simmel), si en una sociedad tradicional la “entrada” del
individuo a diversos circulos (organizados concéntricamente)
dependia del aval del grupo, en las sociedades modernas tal
entrada depende en buena medida de la voluntad y de las
disposiciones individuales en un contexto en el que, por cierto,
los circulos dejaban de ser concéntricos para convertirse en
circulos yuxtapuestos en los que es posible identificar y elegir
puntos de interseccion distintos que favorecian, precisamente,



66 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

la identidad individual: cada persona podia pertenecer a los
diversos grupos (instituciones, amistades, partidos, asocia-
ciones, comunidades de sentido, etcétera) y estar situada en
coordenadas distintas a las de otros individuos que, a su vez,
tenian sus propias ubicaciones en el entramado de circulos.

Hoy la pertenencia a una colectividad ya no se puede dar
por sentada. Ciertamente, la posibilidad de elegir —dentro de
una gama limitada de opciones—a los grupos a los que se puede
y desea pertenecer no cancela el hecho sociologico de que el
punto de partida es siempre un conjunto de adscripciones invo-
luntarias tales como la clase, el género, la generacion, la familia,
la lengua, la etnia, el grupo nacional, entre otras, que se combi-
naran posteriormente con adscripciones de corte voluntario,
dando como resultado un mosaico multiestratificado (Giménez,
2007) de identidades individuales y colectivas que replantean
el significado mismo del acto de conmemorar en nuestras
sociedades contemporaneas.” Si partimos del hecho de que
tanto las colectividades como los individuos requieren de una defi-
nicidn minima de las coordenadas espacio-temporales en las que
estan situados para poder continuar con sus planes y proyectos,
podemos afirmar que el incremento de la complejidad societal
modifica el qué, el quién y el como de los rituales conmemora-
tivos, especialmente de aquellos que se proponen convocar al
conjunto (simbdlico, imaginado, imaginario) de una comunidad
nacional cuya identidad se busca confirmar, refrendar vy
proteger.

Es importante recordar que la creciente diversificacion de
estructuras societarias y marcos de sentido en las sociedades
contemporaneas, de sus grupos e identidades personales y
colectivas, tiene su punto de partida enlamodernidad temprana.
Sin embargo, lo relevante aqui para el propésito que nos ocupa
es sefalar que lo que no es igual es el ritmo de este proceso
de diferenciacion. En otras palabras, este ultimo se ha acele-

7 Tomamos aqui la nocién de sociedad como “sistema total” que pretende integrar
diversos “sistemas parciales” en una unidad imaginaria, no necesariamente empirica.



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 67

rado."® Ello significa socioldgica e histéricamente que los lapsos
en los que se registran cambios en la experiencia temporal son
cada vez mas cortos y, en consecuencia, los individuos y
grupos se encuentran sometidos a una mayor presion adapta-
tiva para acomodarse, bien o mal, a éstos. Una de las implica-
ciones mas importantes de este cambio, cuyos origenes han
quedado establecidos por Reinhart Koselleck en sus célebres
estudios sobre los tiempos modernos, es que la experiencia
pasada'® pierde fuerza como coordenada de orientacion para
las acciones y proyectos del presente, el cual tiende a quedar
autocontenido dentro de sus propios y difusos limites (Hartog,
2007).

La modernidad temprana implico un proceso de desarraigo
a gran escala que derivd, como se ha tratado de argumentar,
en una erosion de los marcos de orientacion y formas de vida
provenientes del pasado que, sin embargo, tuvo compensa-
ciones simbdlicas y practicas en al menos dos campos: el de
las expectativas de futuro optimistas que son propias de la
idea de progreso (en sus distintas acepciones ideoldgicas y poli-
ticas) y, por otro lado, en el campo de las nuevas adscripciones
(secundarias) que se agregaron (como efecto de la diferencia-
cidn societal) a las primarias. Surgieron asi nuevos grupos que
ofrecian relaciones e identificaciones que trascendian a sus
miembros y les ofrecian la posibilidad de continuar pertene-
ciendo a comunidades de sentido, como la clase, el sindicato,
la escuela, el partido y, en el plano mas general, la comunidad
nacional. Sin embargo, y sobre todo en el curso de la historia
del ultimo siglo, iniciaria el desgaste de la idea de progreso, de
las utopias racionalistas, de las ideologias politicas y, en suma,
de la idea de que el futuro seria distinto del pasado y, desde
luego, mejor. La modernidad temprana también implico la reor-
ganizacién institucional de los grupos y categorias sociales,

'8 Sobre la nocién de aceleracion como concepto de movimiento, véase Koselleck
(2007b, 2003 y 1993)

' Koselleck considera que la experiencia es un pasado/presente que esta incorporado
en la propia experiencia que, de algin modo, contiene y conserva siempre una
experiencia ajena, lo sepa o no el actor (Koselleck, 1993: 338).



68 LAURA MovA Y MARGARITA OLVERA

haciéndolos mas numerosos y complejos y, a la vez, menos
estables y estructurados.

En consecuencia, podemos afirmar que lo especifico de la
modernidad temprana es que inaugurdé una relaciéon asimé-
trica entre el pasado (espacio de experiencia) y el futuro (hori-
zonte de expectativa) que derivaria en un ensanchamiento
entre uno y otro como resultado de la aceleracion. Esta brecha,
segun Koselleck, abre el tiempo historico como un tiempo
especificamente humano en el que la historia esta disponible
a la accion, y el futuro aparece como una entidad abierta y
llena de posibilidades, como el espacio de todas las mejoras
posibles.?® Para este autor, la modernidad sélo se puede
concebir como “tiempo nuevo” en la medida en que las expec-
tativas de futuro se van alejando del conjunto de experiencias
recibidas hasta entonces. Asi, las sociedades modernas occi-
dentales postularon que la luz ya no venia del pasado, sino del
futuro: “[...] cualquier leccion vendria de éI” (Hartog, 2007: 171).
Lo anterior significa que parecia evidente que el presente era
mejor que el pasado y que éste seria deficitario frente al
porvenir, por lo que habia que acelerar su llegada. Es claro
que se refiere unicamente al modo de percibir la experiencia
del tiempo y que en modo alguno implicé que la historia efec-
tual?' suspendiera su eficacia, algo por otro lado imposible
puesto que en todo presente habitan, de un modo u otro, las
huellas y las consecuencias del pasado.

Histdrica y sociolégicamente el contenido de la idea de progreso
estuvo intimamente vinculado con las expectativas optimistas
de la primera modernidad y de la experiencia del tiempo que
la acompané (Nisbet, 1990; Zima, 2004). Al declinar el pres-
tigio normativo de esta idea —dadas sus consecuencias secun-
darias—hacambiadotambién el modo de percibirlas conexiones
entre pasado, presente y futuro en las sociedades contempo-

20 E| utopismo futurista arraiga en esta experiencia del tiempo.

21 Sobre la nocién de historia efectual entendida como conciencia de la situacion
hermenéutica del intérprete sobre lo interpretado, asi como sobre los efectos
(intencionales y no intencionales) de la historia en el mundo humano, véase Gadamer
(1987: 372y ss).



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 69

raneas. En este sentido, uno de los aspectos mas relevantes
es que el aumento de la aceleracion y de la contingencia??
desequilibra las coordenadas de orientacion espaciotemporal
de dichas sociedades, lo que por una parte deriva en una
pérdida aun mayor de relevancia de la experiencia pasada vy,
por otra, en una contraccion del horizonte de futuro.?® El resul-
tado es que el presente aparece como un tiempo tendencialmente
extrafiado de si, autorreferido, mientras que las expectativas de
futuro optimistas dan paso a anticipaciones que ponen en duda
los principios de confianza y de continuidad societal y vital. En
otras palabras, si la primera modernidad implico un giro hacia
el futuro, la modernidad tardia ha condicionado un giro hacia el
presente®* que compromete las cadenas de aprendizaje interge-
neracional, las conexiones entre recuerdo y espera, la actualiza-
cion de la experiencia pasada para orientar el presente y para
elaborar el futuro. Siguiendo el razonamiento de Reinhart Kose-
lleck, podriamos decir que en términos de la experiencia temporal
tanto la diversificacion de los referentes identitarios como la muilti-
plicacion de las estratificaciones sociales, marcan la principal dife-
rencia entre la modernidad temprana y la tardia. En la primera se
abrié una brecha entre experiencia y expectativa, mientras que en
la segunda la brecha se ha convertido practicamente en una
ruptura. A esto nos referiamos antes al sefialar que en los tiempos
presentes existe un incremento del ritmo de la aceleracion.

22 Seguimos aqui la nocion de contingencia introducida por Jérn Rlsen en el debate
de las disciplinas histérico-sociales contemporaneas sobre la modernidad: es la
experiencia de irritacion producida por la evidencia de que la vida humana tiene
lugar en una sucesién temporal en la que la desilusién, la ruptura y la emergencia
de acontecimientos indeseados (muertes, catastrofes, guerras) son una constante
antropologica. Sin embargo, debemos cuidarnos de no dramatizar esta dimension
0, dicho en otras palabras, es preciso evitar que nos impida ver otras dimensiones
de la vida social entre las que descansan —asi sea precariamente— la integracion,
la continuidad espacio temporal y las instituciones (rutinas, procesos de aprendizaje
y de transmision intergeneracional, etcétera). Véase Ruisen (2000: 355 y ss).

23 Este declive se recrudece en la segunda mitad del siglo xx, sobre todo en las
Ultimas dos décadas, llegando a su limite en septiembre de 2001. Véase Risen
(2007).

24 Este giro presentista supone mermas de sentido que condicionan un interés de
signo compensatorio en el pasado, particularmente el de la memoria, no el de la
historia. Sobre este tema véase Sarlo (2007).



70 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

Cabe recordar que la aceleracion?® supuso una desnaturali-
zacion de la experiencia del tiempo que era propia de las socie-
dades tradicionales, en el sentido de que se asumié como un
tiempo producido por los hombres, rompiendo con ello con la
idea del tiempo como una entidad dependiente de factores
extrahumanos. Como categoria de movimiento, la aceleracion
traté de dar cuenta del hecho de que la realidad cambiaba
mas rapidamente de lo que podia esperarse segun la expe-
riencia anterior. En lapsos mas breves surgian datos nuevos
en la vida cotidiana, con lo cual se introducia un componente
de “desconocimiento que no podia deducirse de la experiencia
anterior: es éste el momento que distingue la aceleracion”
(Koselleck, 2007b: 332). Asi, tenian lugar experiencias que ya
no podian ser entendidas apriori a partir de una secuencia
intergeneracional ni solo en funcion de estructuras de repetibi-
lidad. Los ritmos del aprendizaje y de la adaptacion a los
cambios se comprimieron y presionaron a los actores hacia
las coordenadas del presente, desdibujandose las conexiones
hacia atras (espacio de experiencia) y hacia delante (horizonte
de expectativa). La emergencia de nuevos modos de vida y de
grupos de corte secundario (partidos, asociaciones, clubes,
sindicatos, etcétera) fueron parte de las novedades de la expe-
riencia a la que hubieron de adaptarse rapidamente individuos
y colectividades. Uno de los resultados mas relevantes de este
cambio en el régimen de historicidad fue un incremento del
potencial de des-orientacion historicosocial y vital (Rusen,
2000), que fue compensado en la primera modernidad por las
expectativas utdpicas que despertaron la razon y el desarrollo
cientifico-técnico.

25 Aceleracién en la transmisién de la informacion; en los desplazamientos de mer-
cancias y capitales; en la flexibilizacion del trabajo; en el reemplazo tecnolégico; y en
la difusion de nuevos patrones de orientacién de la accion. Asimismo, es visible en las
formas de organizacion y reorganizacién de la vida como institucion, entre otras. Lo
decisivo aqui es el incremento del ritmo de la aceleracion, no la aceleracion misma
que, como tal, es una experiencia afneja. Por ejemplo, ya Cristdbal Colon creia que
su viaje aceleraba el prometido fin del mundo propio de la escatologia cristiana.



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 71

Las conmemoraciones como lugares de memoria simbo-
licos se desenvuelven, ademas, en los contornos de socie-
dades multiestratificadas que contribuyen a la reproduccion
social en la medida en que fijan pertenencias e identidades.
Las marcas temporales y la rememoracién permiten conocer
como una sociedad determinada define el modo peculiar de
vinculacion de los estratos temporales: no cuenta mas que con
su presente, tiempo fronterizo entre pasado y futuro y, a su
vez, tiempo de iniciativa y de accion.?® Las conmemoraciones
sOn, en consecuencia, un escenario de comprension de las
experiencias de la temporalidad; de alli que en un sentido mas
amplio nos muestren como la conciencia humana del tiempo
abarca un horizonte que va mas alla de la duracion de indivi-
duos y colectividades. Si la existencia misma se sitla y se
percibe en un mundo “dividido” entre pasado, presente y futuro,
ello es asi porque el tiempo es la forma de nuestra experiencia.
Individuos y grupos se encuentran en situaciones presentes
arraigadas en los efectos del pasado y desde las cuales anti-
cipan el momento proximo, el futuro.?”

A MANERA DE CONCLUSION

REGIMEN DE HISTORICIDAD, NARRATIVIDAD
Y ACTORES SOCIALES

Como senalamos en la introduccién del articulo, el propésito
central ha consistido en explicar qué representan los rituales
conmemorativos en términos de los usos que las sociedades
dan a fragmentos del pasado: hemos mostrado como este

26 Sobre este aspecto, véase Zerubavel (2003). Por su parte, Hartog llama régimen
de historicidad al modo cémo una sociedad trata su pasado y sus relaciones con
el presente y el futuro. Implica una forma particular de ordenar las experiencias
del tiempo y de darles sentido (Hartog, 2007: 132).

27 A ello se referia la fenomenologia de Edmund Husserl cuando, en su reflexion sobre
la estructura de la experiencia del mundo de la vida hablaba de la tension entre
“retencion” (del pasado) y “protension” (espera de futuro).



72 LAURA MovA Y MARGARITA OLVERA

ultimo se recrea bajo modalidades diferenciadas dependiendo
del espacio social de representacion, ya sea la memoria histo-
rica o la memoria conmemorativa. Asimismo, apuntamos por
qué la memoria conmemorativa contribuye a la reproduccion
social y cultural de las identidades y, a partir de ello, se explico
como al proceso de constitucion de las identidades que tiene
lugar en la conmemoracion le subyace una experiencia de la
temporalidad que ha sufrido transformaciones sustanciales en
las modernidades temprana y tardia. Finalmente, proponemos
dos lineas de investigacion que permiten profundizar en las
lineas argumentativas hasta este punto expuestas. Para ello
proponemos dos conceptos a la luz de los cuales podra profun-
dizarse en la comprension de la conmemoracion en el hori-
zonte de las sociedades contemporaneas®. Consideramos que
existen dos rutas tedricas complementarias para el estudio de
las conmemoraciones y la experiencia de la temporalidad, sin las
cuales el examen socioldgico, historico ylo comparativo de las con-
memoraciones careceria de los elementos que le permiten dar
cuenta de su significacion social, del grado de eficacia simbo-
lica al que pueden aspirar (sus posibilidades y limites), asi
como de su importancia en la elaboraciéon de los proyectos y
expectativas de futuro de las sociedades. Estas rutas son: el
régimen de historicidad y la dimension narrativa de la conme-
moracion.

REGIMEN DE HISTORICIDAD

A partir de la reelaboracion de la distincion que Koselleck hace
entre espacio de experiencia y horizonte de expectativa, Frangois

28 Como quedo claro a lo largo de este texto, no pretendemos aqui una investigacién
empirica ni histérica de conmemoracion alguna sino reflexionar acerca de las
herramientas que es posible elaborar para construir las conmemoraciones como
objeto de conocimiento socioldgico e historico, a la luz de las condiciones propias de
la experiencia de la temporalidad en las sociedades contemporaneas en las que, por
otra parte, bien sabemos que existe una coexistencia de distintas experiencias de
temporalidad. La distincion entre atrasadosy adelantados, o bien, entre rapidos y
lentos, puede ilustrar esta idea.



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 73

Hartog introduce la categoria de régimen de historicidad para
dar cuenta del tipo de relacion con el tiempo (orden del tiempo)
que guardan los distintos tipo de sociedades. Régimen de
historicidad es un concepto-tipo que permite observar cémo
se engarzan el pasado, el presente y el futuro en determinadas
sociedades, entendiendo que en la realidad se combinan dife-
rentes regimenes segun sociedades, grupos, coyunturas vy
(algo relevante para nuestro objeto de examen) calendarios.
Hartog usa el concepto para cuestionar diferentes experien-
cias del tiempo, sobre todo de lo que él llama crisis del tiempo,
esto es, momentos en los que la autoevidencia del orden
temporal se pierde y las articulaciones entre pasado, presente
y futuro dejan de percibirse como un dato.?®° Por ejemplo, en
las sociedades no modernas la posicion dominante puede
tenerla el pasado (tradicion, religion, genealogia, origenes,
etcétera); en la modernidad temprana tiene un peso mayor la
categoria de futuro (con contenidos diversos como la demo-
cracia, el socialismo, la paz universal, etcétera); en cambio, en
nuestras sociedades el presente tiende a “canibalizar”’ los
otros horizontes temporales y su contenido es difuso, por lo
que compromete la produccion de marcos de sentido esta-
bles. Desde el punto de vista del analisis de las conmemora-
ciones en las modernidades tardias, la categoria es apta sobre
todo (aunque no solo) para comprender cOmo en estas socie-
dades se han aflojado, por decirlo metaféricamente, las
amarras temporales hacia atras y, he aqui lo novedoso, hacia
adelante. Asi, lo especifico de las coordenadas en las que
vivimos y en las que conmemoramos seria que, en el mundo
ordinario, experimentamos un presente extendido en el que
practicamente se percibe el propio tiempo como si estuviese
desvinculado de los predecesores y de los sucesores. Los
vinculos y conexiones intergeneracionales pierden densidad,

20 | as referencias empiricas de Hartog pueden encontrarse en los acontecimientos
de 1968 en el contexto francés, pero que no fueron exclusivos de éste. Para Hartog,
aquel fin de década puso en crisis el tiempo como progreso, experiencia que se
profundiza en 1989 y, mas recientemente, en 2001. No nos detenemos en el
contenido empirico de estas marcas calendaricas por ser ampliamente conocido.



74 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

lo cual se compensa apelando a recursos retéricos y simbé-
licos. En las conmemoraciones de las sociedades contempo-
raneas la relacion con el pasado se fractura con mayor profun-
didad, a diferencia del horizonte de la modernidad temprana
en la que, si bien perdia a la autoridad como fuente de orienta-
cion, su conocimiento era necesario para discernir el movi-
miento progresivo que conduciria a un porvenir necesaria-
mente superior. El futuro de la modernidad inicial que hoy conforma
nuestro presente ha sido duramente cuestionado y dudamos
de que sea efectivamente mejor.

El concepto de régimen de historicidad orienta la observa-
cion hacia un cuestionamiento de nuestras relaciones con el
tiempo; llama la atencion sobre la coexistencia asimétrica de
distintas percepciones de la temporalidad en la misma contem-
poraneidad y en sociedades que pueden estar distantes espa-
cialmente, o bien, dentro de la mismasociedad. Es una herramienta
heuristica que, como lo reconoce el propio Hartog, no busca
aprehender todos los tiempos ni todo el tiempo, sino conocer
los puntos de inflexion en los que la relacion con éste se vuelve
critica. Su valor analitico —producto de la investigacion histé-
rica e historiografica—se extiende también a la sociologia en la
medida en que es posible pensar una dimension de las conme-
moraciones referida a las percepciones y las experiencias del
tiempo predominantes en un grupo o en una sociedad. El
concepto permite analizar en qué medida estas experiencias
de la temporalidad son orientadoras de la accion y al mismo
tiempo insumos del proceso de elaboracion de los planes y
proyectos a los que responden estas experiencias y percep-
ciones a nivel de la conciencia practica. Por otro lado, la hip6-
tesis presentista contenida en este concepto permite arrojar
luz sobre el significado contemporaneo de los rituales conme-
morativos en el contexto de una comunidad nacional; posibilita
preguntarnos de qué forma reorganizan ahora el pasado
diversos grupos a través de estos rituales y qué recursos cultu-
rales pueden extraer de ellos para reelaborar sus expectativas
de futuro, asi como sobre las similitudes o diferencias que existen



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 75

en sus formas de tratar el tiempo (con esperanza, temor, indife-
rencia, desencanto, desconocimiento, exceso de memoria,
memoria fuerte, memoria difusa, olvido, entre otras).

En el ensimismamiento del presente que hoy vivimos, los
individuos y grupos tienen dificultades para pensar con un
minimo de confianza en el futuro, producto de la contraccién
de los horizontes temporales del pasado y el porvenir en favor
de la inmediatez. Esto en modo alguno quiere decir que el
futuro no figure ya en las agendas politico sociales o perso-
nales, sino que su presencia estd marcada por la preocupa-
cion, la precaucién e, incluso, por un esfuerzo de evitacién o
postergacion de su llegada.® La novedad de este régimen de
historicidad es que por primera vez en la historia, segun Hartog,
entra en crisis la confianza en la idea de continuidad®! interge-
neracional y de que es posible un futuro colectivo mejor.32 Eviden-
temente, esta es una generalizacion que deberia matizarse con
observaciones de orden empirico, pero como hipétesis de trabajo
puede argumentarse que constituye una experiencia global. En
otras palabras, esta categoria esta anclada en un campo de expe-
riencia particular, pero tiene un grado suficiente de generalidad
que posibilita su uso en diversos contextos. Como concepto-tipo
su utilidad radica, en sentido weberiano, precisamente alli.

LAS CONMEMORACIONES Y SU DIMENSION NARRATIVA

Otro de los aspectos mas importantes en la investigacion sobre
las conmemoraciones radica en la dimension narrativa que orga-
niza la forma del ritual o la ceremonia y estructura sus conte-
nidos. Bajo el término narracion queremos resaltar el proceso

30 Baste pensar para entenderlo en los entornos ecoldgico y econémico globales.

3! La nocién de continuidad se refiere a la conciencia de que el ser humano se
expande mas alla de lo limites del nacimiento y la muerte (Rlsen, 2008). Por
obvias razones es indispensable para cualquier sociedad.

32 Aunque el régimen de historicidad futurista tiene su arquetipo en la Revolucién
Francesa existio también en las historias nacionales de América Latina desde la
segunda mitad del siglo xix y buena parte del xx.



76 LAURA MovA Y MARGARITA OLVERA

mediante el cual cobra sentido la experiencia de la tempora-
lidad humana, a través de la concatenacion de los aconteci-
mientos rememorados a través del discurso, los lenguajes y el
desenvolvimiento de la representacion de los eventos reme-
morados. Mas alld de ser considerada s6lo como una forma
de organizacion de contenidos culturales, la narracion es reco-
nocida cada vez mas como una modalidad discursiva cuyo
contenido radica justamente en la forma de la representacion
(White, 1999a: 21). Las conmemoraciones son uno entre varios
mecanismos de recuperacion del pasado en los que la narra-
cion de lo recordado hace comprensible la experiencia presente
y, en muchos casos, permite plantear la expectativa de un
tiempo futuro posible. La narratividad de una conmemoracion
radica entonces en la articulacion de estas dimensiones del
tiempo, en el presente vivido por los actores sociales y que les
permite fijar pertenencias y un sentido de continuidad muy
ampliamente superior frente al trayecto biogréafico. Para Ricoeur,
sblo a través del aprendizaje social y la interiorizacion de las
narrativas resulta factible expresar y organizar nuestra expe-
riencia de la temporalidad. Bajo contenidos culturales varia-
bles anclados en el presente, la narracién fijara la forma de
recordar, asi sea de forma difusa, a los antecesores y nos
aporta un sentido de continuidad con los sucesores genera-
cionales. En otras palabras, es en la estructura y en la referencia
narrativa donde la experiencia humana de la temporalidad se
identifica, se articula y se desarrolla como temporalidad (Henri-
quez, 2005: 12).

Las conmemoraciones son lugares de memoria optimos
para conocer las estructuras narrativas bajo las cuales es
reconocida esta experiencia en una sociedad determinada. De
alli se desprende que, a la par de otras modalidades de alma-
cenamiento de la memoria, la conmemoracion es fuente de
orientacién social y cultural y un mecanismo vigente de cons-
titucion, reproduccion y estabilizacion de identidades sociales.
Como hemos mostrado a lo largo del articulo, se distingue de
forma predominante por sus aspectos performativos y viven-



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 77

ciales. Las conmemoraciones se convierten asi en un espacio
privilegiado de narratividad, pues en ellas se relacionan un
conjunto de sucesos histéricos entre si y se ligan sus respec-
tivos significados sociales. En palabras de Zerubavel, nuestra
comprension de los acontecimientos pasados cobra sentido a
través del modo en que estan estructuralmente relacionados
entre si, a través de secuencias temporales que marcan los
origenes, el desenvolvimiento de los eventos en un proceso y
su culminacién en el presente. Por medio de esta observacion
comprendemos por qué en la conmemoracién se pone en
juego nuestra habilidad para transformar mentalmente series
de eventos desestructurados en narrativas histéricas aparen-
temente coherentes a través del entramado, lo que involucra
aspectos cognitivos, emocionales, conscientes e inconscientes,
de los sucesos, que se ponen en juego durante la conmemo-
racion (Zerubavel, 1982; Rusen, 2000).

Hemos senalado que las conmemoraciones nos permiten
conocer nuestra experiencia de la temporalidad a través de
algunos elementos de las narraciones histéricas, a pesar de que
sus fines no sean estrictamente cognitivos, como en la historia
en su calidad de practica disciplinar. De alli que propongamos
retomar la tipologia de las narraciones histéricas como estruc-
turas de estabilizacion de esta experiencia en el estudio de la
conmemoracion. Una de estas tipologias es la de J6rn Risen,
quien las clasifica en tradicional, ejemplar, critica 'y genética
(Rusen, 1987: 91). Las dos primeras nos han parecido idoneas
para el estudio de la conmemoracion, ya que nos permiten
caracterizarlas y compararlas, particularmente por el tipo de con-
tenidos que fija. Por ejemplo, las narraciones historicas tradicio-
nales apelan a la memoria de los origenes de nuestras formas
de vida en el presente. Establecen nuestra continuidad gene-
racional, nacional o comunitaria a partir de un sentido de
pertenencia y de permanencia inmemorial de la sociedad o la
nacién alo largo de siglos. De esta forma contribuyen a la forma-
cion de identidades bajo la afirmacion de los origenes y formas
culturales y sociales compartidas. Por su parte, la narracion



78 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

historica ejemplar nos recordara, en el marco de una conme-
moracion, momentos estelares de las luchas social o politica,
o bien situaciones de crisis que derivaron en reglas generales
de conducta, instituciones, pactos sociales o grandes lecciones
histoéricas que, en conjunto, coadyuvaron a la conformacién
del orden social vigente.

Las narraciones historicas de tipo critico y genético son pro-
pias de otras experiencias de la temporalidad que no apelan a la
permanencia o la validez del orden establecido y que son carac-
teristicas de actores e interpretaciones histéricas alternativos.
Enfatizan, en el caso de la narrativa critica, ciertas desvia-
ciones o problemas presentes en las formas de vida moderna
que, justamente, ponen en tela de juicio la continuidad genera-
cional, comunitaria o nacional. Cuestionan los patrones identi-
tarios vigentes y su sentido se dirige hacia el enjuiciamiento de
las instituciones actuales. Por su parte, la narrativa de tipo
genético apela a los procesos de surgimiento y transformacion
de nuevas formas de vida y organizacion social en los con-
tornos de las instituciones sociales del presente. Como podra
deducirse de la descripcién anterior, estos tipos narrativos
serian propios de historias y, en este caso, de conmemora-
ciones representativas de los recuerdos y reivindicaciones de
otros actores sociales cuya memoria quedd cancelada, resultd
dolorosa, y en la medida en que no se conocian o fueron supri-
midas eran inexistentes los mecanismos para recordarlas.
Seran propias de las comunidades nacionales emergentes,
exiliadas, sobrevivientes; o propias de identidades sociales
nuevas, como las de género.

En un horizonte societal complejo como el que caracteriza
a nuestros tiempos, las conmemoraciones nacionales son
procesos necesariamente plurivocos que integran imaginaria-
mente regimenes de historicidad, narrativas e identidades gru-
pales diversas (étnicas, politicas, religiosas, etcétera), cada
una con sus propias memorias, olvidos, supresiones, excesos,
omisiones, lenguajes y rituales conmemorativos. No es lo mismo,
por ejemplo, la rememoracion que los expertos hacen en un



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 79

congreso especializado que la efectuada por actores politicos;
o bien, la festividad en la que participa masivamente la comu-
nidad nacional transformada en pueblo. La experiencia del
tiempo en las situaciones y condicionamientos presentes para
cada grupo, la coexistencia de distintos regimenes de histori-
cidad, junto con la densidad mayor o menor que tal experiencia
atribuye al pasado rememorado y a las expectativas de futuro,
modulan narrativas diversas que hoy hacen de los rituales
conmemorativos un mosaico complejo, tenso y plural que cons-
tituye a nivel local, un universo empirico pendiente de investiga-
cién puntual. Este trabajo apunta a la elaboracion de algunas
herramientas analiticas para esta tarea.

BIBLIOGRAFiIA

Aguiluz Ibargien, Maya y
Gilda Waldman, coordinadoras
2007 Memorias (in)cognitas. Contiendas en la historia,
Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Cien-
cias y Humanidades, Universidad Nacional Auté-
noma de México, México D. F.
Ankersmith, Frank R.
2000 Historical Representation, Standford University
Press, Standford.
Blanco, Sergio
2008 “Aniversarios de la Independencia y la Revolucion.
Cuestionan vigencia de los simbolos”, en “El Angel”,
suplemento cultural de Reforma, 14 de septiembre, p. 4.
Castafieda, Jorge y Héctor Aguilar Camin
2009 “Unfuturo para México”, Nexos, num. 383, noviembre,
pp. 34-49.
Connerton, Paul
1989 How Societies Remember, Cambridge University
Press, Nueva York.



80 LAURA MovA Y MARGARITA OLVERA

Durkehim, Emile
1988 La division del trabajo social, Schapire, Buenos Aires.
Fentress, J. y C. Wickman
1992 Social Memory, Blackwell, Oxford.
Gadamer, Hans Georg
2002 Hermenéutica de la modernidad, Trotta, Madrid.
1987 Verdad y método, Sigueme, Salamanca.
Garciadiego Javier
2009 “;Hacer memoria o pensar el futuro?”, Nexos, num. 383,
noviembre, pp. 27-28.
Gardufo Moran, Karla
2009 “Bicentenario en vilo. 2010: sin plan ni recursos”,
Enfoque. Informacion, reflexion y cultura politica,
num. 805, pp. 4-7.
Giménez, Gilberto
2007 Estudios sobre la cultura y las identidades sociales,
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes-Instituto
Tecnologico y de Estudios Superiores de Occidente,
México.
Gonzalez de Alba, Luis
2009 “Mentiras de la Independencia’, Nexos, num. 381,
septiembre, pp. 58-59.
Halbwachs, Maurice
1941 The Collective Memory, Harper, Colophon Books,
Londres.
Hamnett, Brian
2009 “Un festejo ambiguo”, Nexos, num. 381, septiembre,
México, D. F., pp. 63-64.
Hartog, Francois
2007 Regimenes de historicidad, Universidad Iberoameri-
cana, México, D. F.
2006 “Tiempo y patrimonio”, Museum International, num.
227, pp. 4-15.
Henriquez Vasquez, Rodrigo



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 81

2005 “Entre la historia y la narracion: algunos elementos
paraladidacticade lahistoria”, Educar, julio-septiembre,
pp. 9-18.
Ibarra, Ana Carolina
2007 “Entre la historia y la memoria. Memoria colectiva,
identidad y experiencia. Discusiones recientes”, en
Maya Aguiluz Ibargien y Gilda Waldman (coords.),
Memorias (in)cognitas. Contiendas en la historia,
Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Cien-
cias y Humanidades, Universidad Nacional Auté-
noma de México, México D. F., pp. 21-39.
Jaeger, Friedrich
2004 “Epocas como conceptos significantes de la evolu-
cién histérica y la categoria de modernidad”, en Silvia
Pappe (coord.), La modernidad en el debate de la
historiografia alemana, Universidad Autbnoma Metro-
politana, unidad Azcapotzalco, México, pp. 233-296.
Kammen, M.
1995 “Some Patterns and Meanings of Memory”, en D. L.
Schater (ed.), Memory Distortion, Harvard University
Press, Cambridge, pp. 329-344.
Knight, Alan
2009 “El gen vivo de un cuerpo muerto”, Nexos, num. 383,
noviembre, pp. 25-26.
Koselleck, Reinhart
2007a Critica y crisis. Un estudio sobre la patogénesis del
mundo burgués, Universidad Autbnoma de Madrid-
Trotta, Madrid.
2007b ¢Existe una aceleracion en la historia?”, en J. Beriain, y
M. Aguiluz (coords.), Las contradicciones culturales de la
modemidad, Antrophos-Universidad Auténoma Metro-
politana, unidad Azcapotzalco-Instituto de Investiga-
ciones Historicas, Universidad Nacional Autbnoma de
Meéxico-Universidad Nacional de Colombia, pp. 310-345.



82 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

2004 Historia-Historia, Trotta, Madrid.
2003 Aceleracion, prognosis y secularizacion, Pre-textos,
Valencia.
2000 Los estratos del tiempo: estudios sobre la historia,
Introduccion de Elias Palti, Paidés, Barcelona.
1993 Futuro pasado. Para una semantica de los tiempos
historicos, Paidos, Barcelona.
LaCapra, Dominick
2006 Historia en transito. Experiencia, identidad, teoria
critica, Fondo de Cultura Economica, México D. F.
Le Goff, Jacques
1991 El orden de la memoria, el tiempo como imaginario,
Paidos, México.
Le Roy Ladourie, Emmanuel
1975 Montaillou, village occitan de 1294 a 1324, Gallimard,
Paris.
Medina Pena, Luis
2009 “Lasdos historias patrias”, Nexos, num. 381, septiembre,
pp. 45-47.
Meyer, Jean
2009a “;Qué hacer con el pasado?”, Nexos, num. 381, sep-
tiembre, pp. 56-57.
2009b “;Qué no ha muerto de la Revoluciébn Mexicana?,
Nexos, num. 383, noviembre, pp. 23-24.
Misztal, Barbara
2003 Theories of Social Remembering, Open University
Press, Filadelfia.
1999 “How Not to Deal with the Past”, European Journal of
Sociology, vol. xi, num.1, pp. 61-76.
Moya Lopez, Laura y Margarita Olvera Serrano
2010 “Conmemoraciones, historicidad y sociedad. Un pano-
rama sociolégico para la investigacion”, en Gustavo
Leyva (coord.), Independencia y Revolucion. Presente,
pasado y futuro, Universidad Autbnoma Metropolitana,
unidad Iztapalapa-Fondo de Cultura Econémica, México
D. F, pp. 437-460.



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 83

Nisbet, Robert
1990 Historia de la idea de progreso, Gedisa, Barcelona.
Nora, Pierre
1996 Realms of Memory, vols. 1-3, Columbia University
Press, Nueva York.
1989 “Between Memory and History”, Representations,
num. 26, primavera, pp. 7-25.
Olick, J. K. y J. Robbins
1998 “Social Memory Studies. From Collective Memory to
the Historical Sociology of Mnemonic Practices”,
Annual Review of Sociology, vol. 22, num. 1, pp.
105-140.
Olvera Serrano, Margarita
2008 “Memoria e identidad. La construccion imaginaria de
los limites”, ponencia presentada en el xv Congreso
Internacional de la Asociacion de Historiadores Lati-
noamericanistas Europeos (Ahila), Leiden, Holanda.
Ricoeur, Paul
2008 “Meaning, Forgetting, History”, en varios autores,
Meaning and Representation in History, Berghahn
Books, Nueva York.
2004 La memoria, la historia, el olvido, Fondo de Cultura
Econdmica, México D. F.
Rioux, Jean-Pierre y Jean Francois Sirinelly
1999 Para una historia cultural, Taurus, Madrid.
Rosas, Alejandro
2009 “Bicentenario en vilo. Un fracaso historico”, Enfoque.
Informacion, reflexion y cultura politica, num. 805, pp. 8-9.
Rousso, Henry
2007 “El estatuto del olvido”, en varios autores, ;Por qué
recordar?, Academia Universal de las Culturas-
Granica, Buenos Aires, pp. 87-90.
Ruasen, Jorn
2008 “What Does Making Sense in History Mean”, en varios
autores, Meaning and Representation in History, vol. 7,
“Making Sense of History”, Berghahn Books, Nueva York.



84 LAURA MovA Y MARGARITA OLVERA

2007 Time and History. The Variety of Cultures, Berghahn
Books, Nueva York-Oxford.
2003 “;Puede mejorar el ayer? Sobre la transformacion
del pasado en historia”, en Gustavo Leyva (coord.),
Politica, identidad y narracion, Universidad Autbnoma
Metropolitana, unidad Iztapalapa-Miguel Angel Porrta-
Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia, pp. 477-501.
2000 “llustracion histérica de cara a la posmodernidad?”,
en Silvia Pappe (coord.), Debates recientes en la
teoria de la historiografia alemana, Universidad Auto-
noma Metropolitana, unidad Azcapotzalco, México
D. F., pp. 427-456.
1987 “Historical Narration: Foundations, Types, Reasons”,
History and Theory, vol. 26, num. 4, “The Representa-
tion of Historical Events”, diciembre, pp. 87-97.
Sarlo, Beatriz
2007 Tiempo pasado. Cultura de la memoria y giro subjetivo.
Una discusion, Siglo xxi Editores, Buenos Aires.
Schutz, Alfred
1972 La fenomenologia del mundo social, Paidés, Barce-
lona.
Sennett, Richard
2006 La cultura del nuevo capitalismo, Anagrama, Madrid.
2002 La corrosion del caracter, Anagrama, Madrid.
Sloterdijk, Peter
2007 En el mundo interior del capital. Para una teoria filoso-
fica de la globalizacion, Siruela, Madrid.
2004 En un mismo barco, Pre-textos, Valencia
2005 El desprecio de las masas, Pre-textos, Valencia.
2005 Esferas, vol. 1, Siruela, Madrid.
Tenorio Trillo, Mauricio
2009 “Celebraciéon cadtica. La conmemoracion carece de
sentido histoérico: en unos cuantos anos se habra
olvidado”, Enfoque. Informacion, reflexion y cultura poli-
tica, num. 805, pp. 10-11.



LA TEMPORALIDAD EN LAS SOCIEDADES CONTEMPORANEAS 85

Todorov, Svetan
1990 Nosotros y los otros, Siglo xxi Editores, Madrid.
White, Hayden
1999a Figural Realism. Studies on the Mimesis Effect, The
Johns Hopkins University Press, Baltimore.
1999b El contenido de la forma. Narrativa, discurso y repre-
sentacion historica, Paidos, Barcelona.
Wiesel, Elie et. al.
2007 ¢Por qué recordar?, Academia Universal de las
Culturas-Granica, Buenos Aires.
Zagal, Héctor
2008 “Rumbo al 2010. Festejar en la escasez”, en “El Angel”,
suplemento cultural de Reforma, 14 de septiembre, p. 1.
Zerubavel, Eviatar
2009 “Tiempo privado y tiempo publico”, Acta Sociologica,
num. 49, Centro de Estudios Sociales, Facultad de
Ciencias Politicas y Sociales, Universidad Nacional
Autbnoma de México, mayo-agosto, México D. F.,
pp. 41-47.
2007 “Calendarios e historia. Un estudio comparativo sobre
la organizacién social de la memoria nacional”, en
Aguiluz Ibarglien Maya y Gilda Waldman (coords.),
Memorias (in)cognitas. Contiendas en la historia,
Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Cien-
cias y Humanidades, Universidad Nacional Auté-
noma de México, México D. F., pp. 471-500.
2003 Time Maps. Collective Memory and the Social Shape
ofthe Past, The University of Chicago Press, Chicago.
1982 “The Standardization of Time: A Sociological Pers-
pective”, American Journal of Sociology, vol. 88, nim. 1,
pp. 1-23.



86 LAuRA MovA Y MARGARITA OLVERA

1977 “The French Republican Calendar: A Case Study in
the Sociology of Time”, American Sociological Review,
vol. 42, pp. 868-877.

Zima, Peter

2004 “Modernidad, modernismo, posmodernidad: ensayo
de una terminologia”, en Silvia Pappe (coord.), La
modernidad en el debate de la historiografia alemana,
Universidad Autbnoma Metropolitana, unidad Azca-
potzalco, México D. F., pp. 19-52.



