
Sociológica, año 26, número 73, mayo-agosto de 2011, pp. 47-86
Fecha de recepción: 20/01/2010. Fecha de aceptación: 23/02/2011

La experiencia de la temporalidad en las
sociedades contemporáneas, identidades sociales
y rituales conmemorativos. Una propuesta de análisis 
desde la sociología y la teoría de la historia
The Experience of Temporality in Contemporary Societies,
Social Identities, and Commemorative Rituals. An Analytical Proposal 
from the Standpoint of Sociology and the Theory of History

Laura Angélica Moya López 1
Margarita Olvera Serrano 2

RESUMEN
El artículo parte de un examen de la distinción entre memoria histórica y memoria conmemo-
rativa para analizar los rituales conmemorativos como actos performativos definidos por ele-
mentos de índole afectiva e identitaria, más que cognitiva. A la luz de esta temática, se 
ponderan las aportaciones de autores como Halbawchs, Connerton, Durkheim, Zerubavel, 
Koselleck, Hartog, Rüsen, entre otros, para identificar algunos de los problemas que repre-
senta el estudio sociológico e histórico de las conmemoraciones. Presentamos una reflexión 
de corte teórico para plantear este tema, a la luz de las condiciones propias de la experiencia de 
la temporalidad en las sociedades modernas  y contemporáneas.
PALABRAS CLAVE: conmemoración, memoria colectiva, historia, experiencia del tiempo, 
identidad, modernidad temprana, modernidad tardía.

ABSTRACT
The starting point of this article is an examination of the distinction between historical 
memory and commemorative memory for analyzing commemorative rituals as performa-
tive acts defined by affective –and identity– related –more than cognitive– factors. In this 
light, it ponders the contributions of authors like Halbawchs, Connerton, Durkheim, 
Zerubavel, Koselleck, Hartog, and Rüsen, among others, to identify some of the problems 
found in the sociological and historic study of commemorations. It presents theoretical 
reflections for posing the topic in light of the conditions stemming from the experience of 
temporality in modern, contemporary societies.
KEY WORDS: commemoration, collective memory, history, experiences of time, identity, 
early modernity, late modernity.

1	 Profesora‐investigadora del Departamento de Sociología de la Universidad Autónoma 
Metropolitana, unidad Azcapotzalco. Correo electrónico: lam11@yahoo.com

2	 Profesora‐investigadora del Departamento de Sociología de la Universidad Autónoma 
Metropolitana, unidad Azcapotzalco. Correo electrónico: habril@prodigy.net.mx



Laura Moya y Margarita Olvera48

Introducción general

Los rituales conmemorativos son prácticas rutinarias definidas 
por marcas temporales, por puntos de inflexión que sociedades 
y grupos consideran relevantes debido a que definen un antes y 
un después, una diferencia temporal y experiencial en el sentido 
de que el acontecimiento conmemorado (una guerra, una revo-
lución, una alianza, una pérdida, etcétera) se postula –retroac-
tivamente– como el hecho que redefinió la ruta seguida por 
aquéllos. En la vida ordinaria, la rememoración de una porción 
del pasado determinada se identifica con la historia, sobre todo 
en el caso de las conmemoraciones que llevan a cabo comuni-
dades nacionales. Sin embargo, desde el punto de vista del 
análisis sociológico e histórico, uno de los puntos de partida 
más importantes es, precisamente, establecer una distinción 
entre memoria conmemorativa –que está lejos de tener los 
sentidos y propósitos pedagógicos que frecuentemente se le 
atribuyen– y lo que llamaremos aquí memoria histórica.

En la agenda pública contemporánea, las conmemoraciones 
frecuentemente son consideradas como procesos que debe-
rían responder a las demandas de una cultura cívica aún 
incompleta, constituirse en oportunidades de aprendizaje que 
sólo la experiencia y el conocimiento de la historia pueden 
aportar, y convertirse en puntos de partida para la construc-
ción de un proyecto nacional definitivo. O bien, en un sentido 
más crítico, se cree que pueden dar paso libre a una nueva reflexión 



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 49

sobre los grandes problemas nacionales, es decir, a la confor-
mación de agendas locales en los contornos de una expe-
riencia societal que entrelaza rutinas e incertidumbre.3 Estas 
son perspectivas dominantes a las que, paradójicamente, 
subyace un desencanto sobre la idea de progreso, lo cual no 
obsta para que estén destinadas a tratar de reorientar las 
acciones de distintos grupos y actores sociales en el presente.4 
Lo anterior implica que mientras las prácticas conmemorativas 
asociadas a la vida pública se vieron, hasta al menos la primera 
mitad del siglo xx, claramente definidas por un horizonte de 
futuro ligado a la esperanza y el progreso, en las conmemora-
ciones del siglo xxi es palpable que el futuro no está más ligado 
a ellos, sino que en su calidad de horizonte temporal el porvenir 
es vivido como una amenaza. Así, por ejemplo, a nivel local 
las dimensiones políticas ligadas a los efectos del naciona-
lismo revolucionario en la cultura política dominante, la transi-
ción a la democracia, los reacomodos institucionales, las 
percepciones cotidianas sobre el entorno económico, la inse-
guridad pública, el riesgo y los cambos acelerados serían ele-
mentos del clima social que, indudablemente, aportarían 
coordenadas para contextualizar el tema en sus dimensiones 
empíricas.  

 Sin embargo, pretendemos apuntar hacia otros aspectos. 
Desde una perspectiva teórica el objetivo principal del artículo 
consiste en analizar, a partir de algunos elementos de la teoría 
sociológica y de la teoría de la historia, por qué las conmemo-
raciones cívicas representan, junto con sus actores, narrativas 

3	 El énfasis en la incertidumbre frecuentemente desdibuja el reconocimiento de que 
las instituciones están sostenidas, de un modo u otro, por las rutinas que llevan a 
cabo los actores, lo cual en modo alguno significa que la primera sea inexistente o 
que no produzca efectos sociales. Un ejemplo de ello lo tenemos en la parálisis que 
acompañó la falta de un proyecto orientador de la Agenda de Festejos Oficiales del 
Centenario y Bicentenario en México. Un recuento minucioso de esta discusión 
puede encontrarse en Zagal (2008: 1); Blanco (2008: 5); Garduño (2009: 4-7); 
Rosas (2009: 8); y Tenorio (2009: 10-11)

4	 Como botón de muestra para el caso mexicano encontramos artículos como los de 
Castañeda y Aguilar (2009: 34-49); Garciadiego (2009: 27-28); Meyer (2009a: 56-57); 
Knight (2009: 25-26); y González de Alba (2009:58-59). 



Laura Moya y Margarita Olvera50

y recursos; nuestra experiencia del tiempo o bien nuestra condi-
ción de ser históricamente. Este planteamiento se desdoblará en 
dos líneas argumentativas fundamentales: en el primer apartado 
establecemos los vínculos y significados sociales que podemos 
reconocer en los usos del pasado que se hacen presentes en 
las prácticas conmemorativas. Esta discusión nos conduce a 
señalar los puntos de acercamiento y tensión entre la memoria 
histórica y la memoria conmemorativa. En el segundo apartado 
se explican algunos elementos sobre la experiencia de la 
temporalidad en la modernidad tardía y sus rasgos distintivos, 
así como las razones por las cuales las conmemoraciones 
contribuyen a la reproducción de algunas identidades sociales. 
Finalmente, y con el propósito de abrir vías para profundizar en 
el estudio de las conmemoraciones, proponemos dos ejes de 
reflexión teórica. Con esto nos referimos al análisis de los regí-
menes de historicidad y a la dimensión narrativa de las conme-
moraciones.

Un panorama general sobre las conmemoraciones:
la tensión entre memoria histórica
y memoria conmemorativa

Uno de los problemas a resolver en la comprensión socioló-
gica de las conmemoraciones radica en establecer algunos 
criterios que distingan los ámbitos de pertinencia de la memoria 
histórica y de la memoria conmemorativa sin soslayar que, a 
pesar de que los planos de la historia y la memoria se retroali-
mentan y comparten una referencialidad mutua, la memoria y 
los recuerdos que distinguen a las conmemoraciones reúnen 
una serie de rasgos que los diferencian sustancialmente del 
discurso de la historia. Hasta hace unos años era posible 
hablar todavía de la historia como una disciplina que veía con 
reserva las expresiones de la memoria social, en tanto cúmulo 
de recuerdos ligados a una experiencia vivida o transmitida 
generacionalmente, ya que carecía de la estructura cognitiva 



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 51

que distingue a la ciencia. Esta perspectiva se ha flexibilizado 
en los últimos lustros. 

Para autores como Ricoeur la historia, y en particular la 
memoria histórica, se escribe a partir de diversos actos de 
memoria como el recuerdo, la representación, la supresión y 
el olvido: consiste en un tipo de narración que, a diferencia de 
las conmemoraciones, introduce una dimensión crítica en el 
diálogo con el pasado y permite establecer un acuerdo básico 
e intersubjetivo en las comunidades científicas sobre la solvencia e 
identificación de un discurso histórico; en este sentido, los histo-
riadores buscan explicaciones que cobran distancia frente a la 
memoria conmemorativa dado que su interés primordial es cons-
truir un conocimiento en el que se fijan los acontecimientos 
sobre bases documentales originales, fuentes secundarias y 
elementos de la memoria testimonial. A este esfuerzo de fijación 
del conocimiento factual se suman dos dimensiones adicio-
nales: una referida a la interpretación (introducida por el histo-
ricismo como complemento al ideal ilustrado de cientificidad 
en la historia); y a partir del giro lingüístico de mediados del 
siglo xx el reconocimiento del perfil retórico del discurso, es decir, su 
expresión metafórica y poética que comunica significados a la 
par del contenido (Ricoeur, 2008; Rüsen, 2008).

En los años recientes y aunada al consenso sobre la dimen-
sión explicativa-interpretativa y retórica, se suma a la memoria 
histórica su capacidad como narratios, es decir, el nivel de perti-
nencia que una narración histórica alcanza en el debate y la 
controversia, terreno en el que compite con otros discursos como 
producto de su amplitud de miras, por aportar una alternativa 
frente a la simple reconstrucción histórica de los hechos y de las 
interpretaciones de alcance más limitado. Las narratios son enti-
dades únicas y reconocidas por su plausibilidad y probabilidad, 
que resisten la prueba del tiempo, de la lectura y de los estudios 
comparados (Ricoeur, 2004; White, 1999b; Rüsen, 2007).5

5	 El concepto de narratio, de Frank Ankersmith, puede rastrearse en su libro Historical 
Representation (2000).



Laura Moya y Margarita Olvera52

La discusión sobre los puntos de acercamiento y diferencias 
sustanciales entre la historia y la memoria, así como el esta-
tuto de la primera como una narración centrada en fines cogni-
tivos y críticos, ha tenido como telón de fondo el desafío 
posmoderno que cuestionó las interpretaciones orientadas en 
el largo plazo por una línea de desarrollo, ya realizada o en ciernes, 
y cuyos logros parecían diluirse. La posmodernidad implicó un 
vuelco en los estudios históricos inspirados por la influencia de 
la antropología cultural, la etnología y el relativismo literario, 
hacia las manifestaciones de la memoria histórica viva de las 
comunidades como sustento de las respuestas contestatarias 
que cuestionaron los ideales de las modernidades temprana y 
tardía. Su propósito es reivindicativo de orígenes que parecen 
perdidos, de memorias sociales dañadas, de recuerdos no 
transmitidos y de identidades multiculturales de muy diverso 
signo. Asimismo, las investigaciones históricas inspiradas por 
el influjo posmoderno han planteado una crítica a la interpreta-
ción eurocentrista según la cual sólo existe un proceso histó-
rico de la humanidad. La diversificación de las memorias 
funciona, en opinión de Rüsen, para compensar los resultados 
negativos de la modernidad en un contexto de crisis y percep-
ción de un presente vivido bajo riesgo constante. De esta forma, 
los estudios posmodernos intentan recuperar la dignidad del 
pasado, volver a la observación de las tradiciones y la defensa 
de la vida local.6

La memoria histórica y la memoria conmemorativa comparten 
formas diferentes de acumulación, continuación, interrupción y 
ruptura de la experiencia de la temporalidad humana y han 
contribuido, desde espacios sociales diferenciados, a conformar 
identidades sociales. También podemos señalar que, en buena 

6	 Hemos señalado los trazos más generales del tema de la distinción entre historia y 
memoria  en el contexto del debate sobre la posmodernidad sólo para enmarcar un 
tema más específico: la tensión entre memoria histórica y memoria conmemorativa. 
Sobre el primer tema existe una amplísima bibliografía; entre los textos más 
representativos se encuentran Ankersmith (2000), Le Goff (1991), Ricoeur (2008) y  
Rüsen (2003).



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 53

medida, permiten responder de forma distinta al problema de 
por qué y cómo recuerdan las sociedades. Si bien es claro que 
algunos contenidos de memoria histórica, que han sido clara-
mente fijados por la investigación disciplinar, son una parte del 
contenido moderno de las conmemoraciones, las estructuras 
narrativas, los actores, los espacios y los sentidos con los que 
se representa en cada una varían sustancialmente. Adentrar-
nos en los rasgos distintivos de la memoria conmemorativa implica 
tomar como punto de partida algunos antecedentes sobre la 
memoria social y el papel de los grupos, así como ciertos aspectos 
performativos del recuerdo que están ausentes de la memoria 
histórica moderna. Entre los precursores del tema de la 
memoria en el siglo xx se distinguen las aportaciones de Maurice 
Halbwachs, quien en franca oposición a los planteamientos de 
Bergson y Freud señaló que la memoria era un fenómeno 
claramente social en la medida en que los grupos sociales 
eran los portadores y transmisores de la memoria colectiva. 
Por esta razón los recuerdos de cada persona eran el resul-
tado de una intersección de influencias que se modificaban, 
renovaban o eliminaban dependiendo de las afiliaciones grupales 
de cada uno. Los acontecimientos memorables y la forma en 
que se recordaban, eran definidos en los grupos; de allí que el 
acto de recordar se realizaba en nuestra calidad de miembros de 
estas entidades. Esta afirmación fue el punto de partida para 
comprender las conmemoraciones como actos compartidos 
de memoria social, cuya característica dominante es que se 
realizan en coordenadas espacio‐temporales específicas. Más 
allá de esta afirmación, las aportaciones de Halbwachs permiten 
comprender que las personas no rememoran en soledad, sino 
sólo a partir de los recuerdos compartidos con otros. Retoman 
las narraciones memorísticas de otros para construir sus 
propios recuerdos y preservarlos a través de conmemoraciones, 
rituales y celebraciones públicas señaladas en la historia del 
grupo.

Estos anclajes posibilitan la delimitación de los recuerdos 
compartidos y aseguran su conservación. De allí que las conme-



Laura Moya y Margarita Olvera54

moraciones nos proveen de un profundo sentido de realidad, 
de pertenencia social y de continuidad generacional que se 
establece, entre otros mecanismos, a través de las marcas 
temporales de los calendarios (Halbwachs, 1941; Misztal, 2003). 
Autores posteriores, como Paul Connerton, se encargaron de 
matizar el planteamiento de Halbwachs bajo un doble argu-
mento: en realidad la relación entre la memoria individual y la 
colectiva es un fenómeno complejo que va más allá del deter-
minismo social planteado, ya que no resolvía el problema de la 
transmisión de los recuerdos sociales de un grupo generacional 
a otro. Halbwachs había logrado explicar que los recuerdos 
sociales eran el resultado de la evocación elaborada a través del 
grupo, es decir, que el grupo proporciona al individuo de marcos 
de referencia para la ubicación de los recuerdos en los contornos de 
mapas materiales y simbólicos, relativamente estables en el 
redescubrimiento del pasado. 

Sin embargo, la explicación sobre la memoria social fallaba 
cuando intentaba analizar cómo se gestaba la transmisión grupal 
o generacional de los recuerdos. Bajo esta lógica, la persistencia 
del pasado y los aspectos performativos de los recuerdos quedaban 
desvinculados del proceso de pensamiento y de la experiencia 
vital de cada persona (Connerton, 1989). Este autor acuñó el 
concepto de “memoria hábito” para destacar el proceso de fija-
ción de los contenidos de la memoria social, a través de las inte-
racciones sociales y prácticas que tienen lugar, por ejemplo, en 
la realización de ceremonias y rituales. La importancia de este 
término radica en que nos permite comprender que la preserva-
ción de los recuerdos sociales e individuales, así como su redes-
cubrimiento y reproducción, dependen en gran medida de la 
realización de ceremonias conmemorativas cuya dimensión 
performativa delimita contenidos no sólo a través de los aspectos 
cognitivos, sino en particular a través de una serie de prácticas 
que involucran al cuerpo: los cantos, las oraciones, los gestos y 
la interacción ceremonial contribuyen a la estabilización de la 
memoria social y a su reproducción generacional (Connerton, 
1989: 40-42).



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 55

Con estos elementos resulta factible definir, bajo el término 
de memoria conmemorativa, a aquélla cuyo fin es la preserva-
ción de recuerdos sociales compartidos y de representaciones 
del pasado, y cuya narrativa se distingue por recrear la lucha, 
el sacrificio o la victoria del grupo social, y evoca virtudes que 
se consagran en eventos y adquieren cierta corporalidad en 
las ceremonias. En otras palabras, la memoria conmemorativa 
es uno de los mecanismos a través de los cuales es posible el 
redescubrimiento de ciertas formas de la memoria social. Además, 
comparte con otras modalidades de representación (como la 
memoria histórica) una dimensión narrativa que articula fragmentos 
del pasado en función de una interpretación sobre el presente, 
a partir de un horizonte de futuro posible. Sin embargo, la memoria 
conmemorativa logra también el establecimiento de una línea 
de continuidad generacional que muestra la vigencia de los 
acontecimientos y recuerdos celebrados que irrumpen en la 
rutina del tiempo presente, alterando su ritmo. Lo que se 
recuerda en la ceremonia o en los rituales, sean de contenido 
laico o religioso, hace presente lo ausente; articula recuerdos 
y olvidos; lo consciente e inconsciente; la parte que aceptamos y 
asumimos del pasado e, implícitamente, la que mantenemos 
oculta o bien desconocemos (Moya y Olvera, 2010: 437-460.)

Es muy importante destacar que cada grupo social tiende a 
desarrollar una memoria conmemorativa que le permite formular 
una ficción de continuidad con el pasado y una oferta de iden-
tidad colectiva. Este tipo de memoria establece, como otras, 
marcas espacio‐temporales que en realidad están en movi-
miento. Sus recursos de almacenamiento son lingüísticos, 
performativos y de tipo mnemotécnico como los rituales, las 
fiestas y, de forma privilegiada, los calendarios. En su desa-
rrollo, el individuo pocas veces recuerda, en un sentido cogni-
tivo preciso y detallado, el acontecimiento que es motivo del 
recuerdo colectivo, sino que participa de una experiencia 
comunitaria en la que se distinguen, identifican y fijan las fron-
teras de su alteridad y continuidad genealógica o generacional. 
Lo anterior significa que a través de las conmemoraciones y 



Laura Moya y Margarita Olvera56

ritos, los individuos representan para sí mismos aspectos del 
orden social en el que viven y la íntima relación que guardan 
con el mismo. Son, en palabras de Durkheim, representaciones 
sociales de la realidad que hacen inteligible qué es la sociedad, 
cómo funciona y cuyos aspectos cognitivos (la relación entre 
los acontecimientos, sus relaciones causales, los efectos, sus 
fechas específicas, entre otros) son encriptados en los rituales 
a través de formas simbólicas y metafóricas. Hoy sabemos 
que existen otros tipos de conmemoraciones que no repre-
sentan sólo categorías del orden vigente, sino de representa-
ciones sobre estados deseables o futuros.7

La memoria conmemorativa tiene entre sus características 
dominantes la de referirse a personas y acontecimientos proto-
típicos que tienen una existencia histórica o mítica y que son 
reproducidos a través de recursos como los calendarios y los 
lenguajes verbal y gestual-corporal. Estos mecanismos refuerzan 
uno de los aspectos más sólidos para la reproducción de este 
tipo de memoria: la reiteración y recurrencia para evitar el 
olvido. La estructuración del tiempo social, por ejemplo a través 
de los calendarios, refleja la yuxtaposición de dos tipos de 
orden temporal: uno profano, organizador de la rutina cotidiana, 
y otro ligado al orden sagrado y también al cívico –que no deja 
de tener sus resabios sagrados. Los calendarios establecen 
así marcas temporales que delimitan los momentos de recu-
rrencia, condensando no sólo narrativas maestras de este tipo, 
sino otras que sirven para articular el compromiso social con 

7	 Por ejemplo, las ceremonias cívicas realizadas por los gobiernos representan, 
transmiten y reproducen la estructura de distribución del poder y proveen una 
versión oficial sobre la configuración de la estructura política a través de re-
presentaciones simbólicas como el Imperio, la Constitución, la República o la Nación. 
Estos rituales pueden ser leídos como textos cuya dimensión es simbólica y colectiva. 
Sin embargo, las representaciones sociales que encarnan las ceremonias no se 
reducen a la reproducción del orden social y sus jerarquías, sino que funcionan como 
rituales de liberación, como es el caso de los carnavales. En ellos, las personas se 
organizan a sí mismas y a su manera organizan a una colectividad; en tiempos de 
carnaval sus miembros individuales son parte inseparable de la masa. La gente se 
torna consciente de ser una unidad corporal, sensual y material en la masa, y confían 
en que algún día ocurrirá la victoria de la gente, la abundancia, la libertad, la 
hermandad y la igualdad (Connerton, 1989: 50).



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 57

ideas transhistóricas.8 Como producto de su institucionalización, 
la memoria conmemorativa contribuye a establecer lo que 
Zerubavel denominó “ciclo anual de recuerdos” para asegurar 
que por distintos motivos, en diversas fechas del año, sus miem-
bros rememoren momentos sagrados de su pasado colectivo o 
valores socialmente deseables en el presente.

Es bajo estas coordenadas interpretativas que podemos 
afirmar que, a diferencia de la memoria histórica, la memoria 
conmemorativa es más fluida en la medida en que el grupo social 
cambia. De esta forma, las conmemoraciones pueden apelar a 
nuevos acontecimientos del pasado que se añaden al calendario, 
y en otros casos los recuerdos son eliminados. Así ocurrió en los 
países del bloque socialista de Europa del Este que, como 
Hungría, dejaron de celebrar la liberación realizada por el ejército 
soviético en 1945, el festejo anual en la Alemania unificada o la 
caída del Muro de Berlín.9 No hay que olvidar que al conmemorar 
en festividades ciertos acontecimientos del pasado remoto o 
reciente, los grupos sociales narran sus visiones de su esencia 
social presente. “Mediante el examen de aquello que consideran 
memorable, adquirimos un mejor acceso a lo que creen ser” 
(Zerubavel, 2007: 476). Es decir, los acontecimientos conmemo-
rados, enmarcados en los calendarios y practicados a través de 
los lenguajes corresponden a hitos que advertimos como cambios 
en las identidades políticas o sociales: son, en palabras del mismo 
Zerubavel, jalones simbólicos que ayudan a los grupos sociales o 
a las naciones a dar cuerpo a sus sistemas convencionales de 

8	 Nos referimos no sólo a motivos de celebración de tipo cívico histórico sino a otros que 
condensan una gran variedad de valores y recuerdos: la naturaleza (Dia del Medio 
Ambiente, Día del Árbol), la familia (Día del Padre, de la Madre, del Nniño, la Mujer o el 
Anciano); del trabajo; o de lucha contra ciertas enfermedades como aquellas derivadas 
de la diabetes; del virus vih; del cáncer cérvico uterino, entre otras.

9	 En el vigésimo aniversario de esta celebración son notables no sólo la marca 
temporal nueva en el calendario cívico, sino también la reproducción en un claro 
acto performativo, la caída del Muro, ahora representado por bloques con pinturas 
provenientes de todo el mundo. Líderes políticos como Angela Merkel, Lech 
Walesa, Mijail Gorbachov y algunos ciudadanos berlineses, con un toque de manos, 
reemprendieron la caída del Muro, que en el lenguaje político contemporáneo 
simbolizó la unidad alemana que comparte valores de integración, libertad y 
solidaridad, bajo un horizonte más europeo. 



Laura Moya y Margarita Olvera58

periodización histórica (Zerubavel, 2003 y 2009).10 La liga entre 
memoria conmemorativa e identidades sociales varía si recor-
damos que el individuo, a partir de la primera modernidad, es 
miembro de varias comunidades mnemónicas dependiendo, una 
vez más, de su grupo de referencia y de contenidos que no son 
del todo estables ni asumidos en su totalidad en los procesos de 
conformación de cada identidad.11 

La distinción y acercamientos entre la memoria histórica y 
la memoria conmemorativa puede enriquecerse si tomamos 
en consideración un concepto seminal en las investigaciones 
sobre la memoria social, como lo es el de los lugares de memo-
ria.12 Recordemos que para Pierre Nora en el siglo xx se 
produjo una democratización del recuerdo mediatizado por la 
celebración, es decir, nos enfrentábamos a una multiplicación 
de las memorias colectivas imposible de unificar, pues lo que 
se ponía en juego ya no eran recursos que apelaban al linaje 

10	 En este caso, las identidades políticas se constituyen a través de la adopción de 
nuevas constituciones mediante el nacimiento simbólico de las naciones como 
entidades unificadas, que promueven el festejo de la soberanía nacional, económica 
o cultural. En otros casos, las identidades políticas no apelan tanto al referente 
ciudadano y moderno sino a un pasado cultural muy remoto, como es el caso de 
Bulgaria con la invención del alfabeto cirílico en 855; Eslovaquia, con el nacimiento 
de la cultura eslava; España, con el descubrimiento en el año 899 del cuerpo de 
Santiago en Compostela; o el establecimiento de la Confederación Suiza en 1291 
(Zerubavel, 2007: 490).

11	 Por ejemplo, muchos mexicanos celebran en su calidad de ciudadanos el día del 
inicio de la Guerra de Independencia; como cristianos la Semana Mayor; como 
hispanoamericanos el día del descubrimiento de América; como católicos hay 
millones de seguidores del rito guadalupano, y como ciudadanos del mundo 
algunos miles se ocupan del Día Internacional del Medio Ambiente.

12	 Con motivo del bicentenario de la Revolución Francesa y ante las críticas hacia unas 
celebraciones vacías de experiencia, mediáticas, en un contexto de pérdida de 
eficacia del discurso republicano en una sociedad caracterizada por la ausencia 
de memoria viva y bajo el cultivo predominante de lo efímero, se volvió la mirada 
hacia la recuperación de las memorias antiguas y la microhistoria. Entre los autores 
más ilustrativos de esta corriente destaca Le Roy Ladourie. La historiografía oficial 
dirigida por el Estado tuvo sus primeros síntomas de desplome en la Francia que 
arribó a su bicentenario bajo serios cuestionamientos en torno a su singularidad 
nacional (Rioux y Sirinely, 1999; Nora, 1996). Se generó una amplia producción 
historiográfica orientada hacia el rescate de la memoria común de los franceses, 
entre lugares y testimonios que compensaban una vivencia de reaceleración regida 
por los multimedia y la masificación cultural (Ibarra, 2007).



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 59

y la herencia sino a la constitución de identidades particulares. 
Asistíamos entonces a la desaparición de los centros de memoria 
viva y los reemplazábamos por “lugares” que se encuentran 
investidos del sentimiento residual de continuidad temporal. 
Los lugares de la memoria eran a la vez materiales, funcio-
nales y simbólicos, los espacios donde el pasado se retomaba 
en el presente. No estaban dados sino que eran construidos y 
reconstruidos sin cesar, articulando varias memorias y conti-
nuaban vivos sólo en la medida en que eran retomados, revisi-
tados, reeditados y remodelados (Nora, 1996). En la modernidad, 
después del abandono de las prácticas sociales orientadas 
principalmente por la herencia y la tradición durante el siglo xx, 
junto con el deslinde paulatino entre la nación y el Estado acae-
cido en el xix, nos enfrentábamos a la expulsión de los rituales 
en la vida moderna tardía, por lo que la memoria emergía cada 
vez menos de las experiencias auténticamente vividas. En 
consecuencia, los lugares de la memoria no surgían de ella, sino 
que tenían que ser creados como entidades compensatorias.

En este sentido, uno de los argumentos más importantes de 
Nora para el estudio tanto de la memoria conmemorativa en las 
sociedades contemporáneas como del vínculo particular entre 
historia y memoria consiste en su afirmación de que el desa-
rrollo de la historia como disciplina logró la recolección, exhibi-
ción, catalogación y narración de la forma de la memoria en la 
modernidad, aunque no rescató su sustancia. En nuestros días, 
la memoria se había convertido en un asunto de signos explí-
citos y no más de significados implícitos, por lo que actual-
mente sólo es un tema ligado a las alusiones, las asociaciones 
y los símbolos (Nora 1996: 13).

Estas reflexiones suponen que ante la debilidad de la memoria 
viva y de la memoria comunicada entre antecesores y suce-
sores generacionales, los lugares de memoria permiten esta-
blecer los contenidos de una memoria cultural amplia, en la 
que algunos contenidos de la memoria histórica se hacen 
presentes con diferentes grados de densidad y son encabezados 
desde espacios sociales diferenciados por actores cuya expe-



Laura Moya y Margarita Olvera60

riencia de la temporalidad varía sustancialmente. El concepto y 
tipología sobre los lugares de memoria de Nora nos permite 
insistir en que, dada nuestra nostalgia por ver a la historia 
como maestra de la vida, generamos una expectativa sobre el 
despliegue de conmemoraciones saturadas de conocimiento 
histórico como las que emergen en lugares de memoria funcio-
nales, como los manuales y libros de historia, las biografías, 
las nuevas asociaciones para la investigación histórica; tal 
expectativa también está presente en los lugares de memoria 
topográfica, como los archivos, las librerías, los museos, así 
como en los lugares de memoria monumental, ligados a la 
construcción de panteones cívicos (como espacio físico), las 
obras públicas, los edificios, los monumentos conmemorativos, 
entre otros.

Las conmemoraciones, a la par de las peregrinaciones, los 
aniversarios o los emblemas encierran otra forma de recupe-
ración del pasado en tanto lugares de memoria simbólicos. 
Apelan sólo a algunos elementos del conocimiento acumulado 
sobre los acontecimientos y a su despliegue en el marco de la 
temporalidad histórica y su fin no es prioritariamente cognitivo. 
Son actos predominantemente afectivos conformadores de 
identidades y pertenencias que nos generan la ilusión mnemó-
nica de continuidad temporal, creando en el terreno de lo 
simbólico marcas y conexiones que fijan nuestra presencia 
como seres sociales en una totalidad histórica aparente. La 
memoria conmemorativa encierra una dimensión vivencial de 
permanencia generacional, de pertenencia a cierto lugar, así 
como la impresión de formar parte de un grupo social a lo 
largo del tiempo. Dado que nos hace participar en actos 
efímeros nos proporciona la sensación de lo que Zerubavel 
denomina como locus de la memoria, es decir, nos da la 
sensación muy acotada en el tiempo de que nada ha cambiado 
(Zerubavel, 2003.). Como lo veremos en el siguiente apartado, 
este sentimiento propio de la vida ordinaria es contrafáctico, 
puesto que la realidad sociohistórica y la forma como es expe-
rimentada cambian constantemente, modificándose con ello 
los horizontes mismos del recuerdo social. Cabe plantearse entonces 



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 61

por qué las conmemoraciones son acontecimientos sociales que 
posibilitan la reproducción de las identidades sociales al repre-
sentar experiencias de la temporalidad histórica. 

Conmemoraciones, identidades sociales
y la experiencia de la temporalidad

La conmemoración sitúa una parte del pasado como algo que 
es compartido por una sociedad o un grupo; ese algo se vive 
como propio y orientador: permite saber quién se es, quiénes 
son los otros, dónde se está situado y, así sea de forma difusa, 
permite elaborar un mínimo de expectativas de futuro. En este 
sentido, la memoria de la experiencia y los acontecimientos 
pasados no son nunca una restitución, sino una reelaboración 
de individuos que integran grupos dentro de los cuales se 
acuerdan de los antecesores, de sus planes, proyectos y 
acciones, así como de las consecuencias que tuvieron y siguen 
teniendo, real o imaginariamente, en sus vidas. La conmemo-
ración suspende el tiempo práctico y ubica a los actores en el 
tiempo de la memoria común,13 que es un tiempo en el que se 
da por sentado que la vida social continuará; en la conmemo-
ración se puede confiar, así sea parcial y fragmentariamente, 
en la experiencia recibida de los antecesores. En la expe-
riencia de la temporalidad conmemorativa uno se asume como 
heredero de aquéllos, aunque no la comprendamos ni conoz-
camos del todo lo qué hicieron ni qué significado o consecuen-
cias históricas tuvieron sus acciones. En el tiempo de la 
memoria común asumimos que existe una intersubjetividad 
temporal que entrelaza a predecesores con contemporáneos y 
sucesores, asegurando permanencia, sentido y un mínimo de 
dirección. Como acto comunicativo, la conmemoración apunta 

13  Esto es así, incluso, para el caso de las memorias fracturadas en las que se busca 
dar un sentido a acontecimientos y experiencias que fueron y siguen siendo 
ininteligibles tanto para víctimas, testigos y sobrevivientes, como para aquellos 
que han conocido esos sucesos de forma indirecta.



Laura Moya y Margarita Olvera62

a la producción de un efecto de sentido: el sentimiento de que 
se forma parte de un Nosotros claramente definido y distinto a 
un Ellos difuso al que no se pertenece. El par nosotros/ellos 
implica la construcción de una frontera simbólica que da como 
resultante ambas clasificaciones. De allí que en los estudios 
recientes sobre las identidades se enfatice que éstas pueden 
permanecer en el tiempo aunque su contenido sociocultural 
cambie (LaCapra, 2006; Giménez, 2007; Ricoeur, 2004), siempre 
y cuando siga existiendo esta línea imaginaria pero real en sus 
efectos; las identidades individuales y colectivas son resultado 
de la diferenciación producida por ese límite simbólico que 
necesariamente enfatiza las distinciones (dentro/fuera, yo/tú, 
familiar/extraño, etcétera).

Las identidades, afirma Giménez, deben ser entidades proce-
salmente. No son, están siendo; y en momentos conmemora-
tivos se rearticulan, cambian, confirman y cuestionan sin que 
necesariamente se vivan como algo inestable. De hecho, no 
podemos hablar de identidad sin remitirnos a un sentimiento 
de coherencia interna y de continuidad a través del tiempo e 
independientemente de los cambios que esto conlleva. El eje 
alrededor del cual se construye su entramado es la memoria 
de la propia experiencia y de la experiencia de otros, conte-
nida como acervo de conocimiento heredado, transmitido a 
través de las tradiciones, el lenguaje, las narraciones, etcé-
tera. La memoria enlaza a muertos y vivos en una cadena 
antecesores/contemporáneos/sucesores de la que grupos e 
individuos obtienen sus autodefiniciones; la comprensión de sí 
mismos y del mundo; el saber práctico sobre lo propio y lo 
ajeno, sobre su procedencia; así como sus situaciones de acción 
y sus expectativas de futuro (Giménez, 2007.)

Las identidades colectivas (como las individuales) son poten-
cialmente frágiles por su carácter pretendido, alegado (Ricoeur, 
2004: 111); por su bajo umbral de tolerancia a lo distinto que 
confronta lo propio y, sobre todo en el caso de las comuni-
dades nacionales, por estar vinculadas a diversos tipos de 



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 63

violencia fundacional sin la cual no existirían.14 De allí que entre 
otros artefactos de memoria conmemorativa, en los calendarios 
cívicos destaquen con especial fuerza ciertos acontecimientos 
como las guerras, las revoluciones, las rebeliones, independien-
temente de que se haya salido derrotado o victorioso de ellas. 
Las guerras enfrentan al menos a dos colectividades, reafirman 
su cohesión interna, refuerzan el apego de los individuos al 
grupo, recrean sentimientos de solidaridad que son, simultá-
neamente, actos de exclusión;15 el recuerdo de las luchas 
sociales en la conmemoración produce un punto de arraigo 
para la memoria común y generan una narrativa genealógica en 
la que se identifican conexiones temporales y espaciales que 
ofrecen un sentimiento de permanencia a través del tiempo.

De allí que en el acto de recordar en común una porción del 
pasado se apunte a reforzar el sentimiento de comunidad y de 
continuidad en el tiempo y que a su vez ese acto vaya necesa-
riamente acompañado de la confirmación de particularismos 
nacionales o locales, de oposiciones dentro/fuera, de una distin-
ción entre lo familiar y lo que no lo es. La pertenencia imagi-
naria a un grupo amplio supone la no pertenencia a otros que 
se tipifican como ajenos y culturalmente distantes (aunque 
estén físicamente próximos); de allí que lo sentimental, el 
apego afectivo, el particularismo y el comportamiento mimético 
sean rasgos característicos de las fiestas conmemorativas. En 
ellas es prioritario lo que presuntamente une, no lo que 
distingue internamente a una sociedad; se apela, además, a la 
unidad, a la suspensión del conflicto y a la elaboración de una 

14	 Al respecto, Paul Ricoeur señala que no existe comunidad histórica que no haya 
nacido de una relación, que denomina original, con la guerra (Ricoeur, 2004: 112 
y ss.).

15	 Peter Sloterdijk llama la atención sobre una afirmación de Elías Canetti que ilustra 
claramente la fuerza de la oposición como fuerza de integración: “La unidad de un 
pueblo consiste fundamentalmente en que, en determinadas circunstancias, 
puede actuar como un individuo que padece manía persecutoria [...]. Sin una 
cierta medida de paranoia, las naciones de cuño moderno ni son imaginables ni 
factibles” (Sloterdijk, 2007: 82). En un tono menos dramático, Emile Durkheim 
señalaba en su obra sobre la división del trabajo que la contradicción reforzaba 
sentimientos fuertes y definidos de la conciencia colectiva, por lo que en tiempos 
de guerra entre Estados se fortalecía.



Laura Moya y Margarita Olvera64

hipotética dirección común. Desde luego, todo ello ocurre en 
el nivel de lo simbólico y en modo alguno asegura que sucedan 
las consecuencias buscadas en el plano de lo real. Como se 
argumentó antes, las conmemoraciones pertenecen al orden 
de una memoria vivencial difusa, no al de la memoria histórica. 
Por ello combinan experiencias provenientes de dis-tintos 
órdenes de temporalidad,16 postulando una presunta identidad 
entre el ayer y el ahora, estableciendo paralelismos poco rigu-
rosos en su sentido histórico entre estos horizontes temporales 
y que tienen un sentido más bien metafórico. La tensión entre 
diversas experiencias del tiempo puede generar en diversos 
grupos sociales la aspiración o el temor en torno a la repeti-
ción de coyunturas y acontecimientos.

Es importante señalar que como evento público una fiesta 
conmemorativa, pongamos por caso nacional, requiere de 
una convocatoria, de una política propositiva que asegure la 
celebración. No se trata de una evocación involuntaria sino de un 
esfuerzo de rememoración, de una meta. Una sociedad nacional 
carece de las situaciones comunes de acción que sí tienen, por 
ejemplo, los partidos, las asociaciones y los grupos familiares, 
y que posibilitan encuentros cara a cara e interacciones frecuentes 
a partir de los cuales el recuerdo en común del pasado y la iden-
tificación mutua son procesos relativamente sencillos. El ver-
dadero apego se da en grupos inferiores a la nación, justamente 
aquéllos donde se adquieren las primeras nociones sobre el 
valor apriori que atribuimos a nuestras pertenencias particula-
ristas frente a las de los otros (Todorov, 1990). Por esta razón, 
las conmemoraciones nacionales exigen un proyecto y un 
discurso (de unidad), así como un conjunto de prácticas propo-
sitivas que atraviesen la especificidad de individuos y grupos. 
Este proceso posibilita la re-creación de un pasado compar-
tido, haya existido o no como tal, en los términos narrados por 
la comunidad mnemónica e independientemente del signifi-
cado que se le impute en el presente y de las expectativas de 

16	 A nivel local tenemos el caso de la celebración conjunta de dos acontecimientos 
históricamente distintos: las revoluciones de 1810 y de 1910.



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 65

futuro que pretenda abrir. Esta tarea se vuelve particularmente 
compleja en el horizonte de la experiencia temporal de las 
sociedades en las que vivimos y en las que la nación ha 
perdido su aura sagrada.

Experiencia de la temporalidad:
aceleración y desorientación

La investigación sobre las conmemoraciones contempla dos 
componentes adicionales que permiten comprenderlas bajo 
una perspectiva sociológica histórica de más largo alcance: la 
multiplicación de las estratificaciones sociales y el engarce de 
éstas con las transformaciones de las experiencias de la tempo-
ralidad en la modernidad tardía. Cada sociedad articula su 
propia manera de vivir y de representar simbólicamente las 
conexiones entre la experiencia y los acontecimientos pasados; 
las iniciativas y proyectos del presente; y el horizonte de sus 
expectativas de futuro. Esto es así tanto en lo que concierne al 
nivel de las estructuras sistémicas propiamente dichas, como 
en el “mundo de la vida”. En el primer caso, estamos hablando 
de una diferenciación societaria con todo lo que conlleva en 
términos de división y autonomización entre e intra “esferas” 
(economía, política, ciencia, religión, grupos familiares, arte, 
etcétera); con el segundo nos referimos a la proliferación de 
diversos marcos de sentido y estilos de vida que, a su vez, 
favorecen la diferenciación de grupos y la multiplicación de 
adscripciones posibles para los individuos. Por ejemplo (como 
señalaba Simmel), si en una sociedad tradicional la “entrada” del 
individuo a diversos círculos (organizados concéntricamente) 
dependía del aval del grupo, en las sociedades modernas tal 
entrada depende en buena medida de la voluntad y de las 
disposiciones individuales en un contexto en el que, por cierto, 
los círculos dejaban de ser concéntricos para convertirse en 
círculos yuxtapuestos en los que es posible identificar y elegir 
puntos de intersección distintos que favorecían, precisamente, 



Laura Moya y Margarita Olvera66

la identidad individual: cada persona podía pertenecer a los 
diversos grupos (instituciones, amistades, partidos, asocia-
ciones, comunidades de sentido, etcétera) y estar situada en 
coordenadas distintas a las de otros individuos que, a su vez, 
tenían sus propias ubicaciones en el entramado de círculos.

Hoy la pertenencia a una colectividad ya no se puede dar 
por sentada. Ciertamente, la posibilidad de elegir –dentro de 
una gama limitada de opciones– a los grupos a los que se puede 
y desea pertenecer no cancela el hecho sociológico de que el 
punto de partida es siempre un conjunto de adscripciones invo-
luntarias tales como la clase, el género, la generación, la familia, 
la lengua, la etnia, el grupo nacional, entre otras, que se combi-
narán posteriormente con adscripciones de corte voluntario, 
dando como resultado un mosaico multiestratificado (Giménez, 
2007) de identidades individuales y colectivas que replantean 
el significado mismo del acto de conmemorar en nuestras 
sociedades contemporáneas.17 Si partimos del hecho de que 
tanto las colectividades como los individuos requieren de una defi-
nición mínima de las coordenadas espacio‐temporales en las que 
están situados para poder continuar con sus planes y proyectos, 
podemos afirmar que el incremento de la complejidad societal 
modifica el qué, el quién y el cómo de los rituales conmemora-
tivos, especialmente de aquellos que se proponen convocar al 
conjunto (simbólico, imaginado, imaginario) de una comunidad 
nacional cuya identidad se busca confirmar, refrendar y 
proteger.

Es importante recordar que la creciente diversificación de 
estructuras societarias y marcos de sentido en las sociedades 
contemporáneas, de sus grupos e identidades personales y 
colectivas, tiene su punto de partida en la modernidad temprana. 
Sin embargo, lo relevante aquí para el propósito que nos ocupa 
es señalar que lo que no es igual es el ritmo de este proceso 
de diferenciación. En otras palabras, este último se ha acele-

17	 Tomamos aquí la noción de sociedad como “sistema total” que pretende integrar 
diversos “sistemas parciales” en una unidad imaginaria, no necesariamente empírica.



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 67

rado.18 Ello significa sociológica e históricamente que los lapsos 
en los que se registran cambios en la experiencia temporal son 
cada vez más cortos y, en consecuencia, los individuos y 
grupos se encuentran sometidos a una mayor presión adapta-
tiva para acomodarse, bien o mal, a éstos. Una de las implica-
ciones más importantes de este cambio, cuyos orígenes han 
quedado establecidos por Reinhart Koselleck en sus célebres 
estudios sobre los tiempos modernos, es que la experiencia 
pasada19 pierde fuerza como coordenada de orientación para 
las acciones y proyectos del presente, el cual tiende a quedar 
autocontenido dentro de sus propios y difusos límites (Hartog, 
2007). 

La modernidad temprana implicó un proceso de desarraigo 
a gran escala que derivó, como se ha tratado de argumentar, 
en una erosión de los marcos de orientación y formas de vida 
provenientes del pasado que, sin embargo, tuvo compensa-
ciones simbólicas y prácticas en al menos dos campos: el de 
las expectativas de futuro optimistas que son propias de la 
idea de progreso (en sus distintas acepciones ideológicas y polí-
ticas) y, por otro lado, en el campo de las nuevas adscripciones 
(secundarias) que se agregaron (como efecto de la diferencia-
ción societal) a las primarias. Surgieron así nuevos grupos que 
ofrecían relaciones e identificaciones que trascendían a sus 
miembros y les ofrecían la posibilidad de continuar pertene-
ciendo a comunidades de sentido, como la clase, el sindicato, 
la escuela, el partido y, en el plano más general, la comunidad 
nacional. Sin embargo, y sobre todo en el curso de la historia 
del último siglo, iniciaría el desgaste de la idea de progreso, de 
las utopías racionalistas, de las ideologías políticas y, en suma, 
de la idea de que el futuro sería distinto del pasado y, desde 
luego, mejor. La modernidad temprana también implicó la reor-
ganización institucional de los grupos y categorías sociales, 

18	 Sobre la noción de aceleración como concepto de movimiento, véase Koselleck 
(2007b, 2003 y 1993)

19	 Koselleck considera que la experiencia es un pasado/presente que  está incorporado 
en la propia experiencia que, de algún modo, contiene y conserva siempre una 
experiencia ajena, lo sepa o no el actor (Koselleck, 1993: 338).



Laura Moya y Margarita Olvera68

haciéndolos más numerosos y complejos y, a la vez, menos 
estables y estructurados.

En consecuencia, podemos afirmar que lo específico de la 
modernidad temprana es que inauguró una relación asimé-
trica entre el pasado (espacio de experiencia) y el futuro (hori-
zonte de expectativa) que derivaría en un ensanchamiento 
entre uno y otro como resultado de la aceleración. Esta brecha, 
según Koselleck, abre el tiempo histórico como un tiempo 
específicamente humano en el que la historia está disponible 
a la acción, y el futuro aparece como una entidad abierta y 
llena de posibilidades, como el espacio de todas las mejoras 
posibles.20 Para este autor, la modernidad sólo se puede 
concebir como “tiempo nuevo” en la medida en que las expec-
tativas de futuro se van alejando del conjunto de experiencias 
recibidas hasta entonces. Así, las sociedades modernas occi-
dentales postularon que la luz ya no venía del pasado, sino del 
futuro: “[...] cualquier lección vendría de él” (Hartog, 2007: 171). 
Lo anterior significa que parecía evidente que el presente era 
mejor que el pasado y que éste sería deficitario frente al 
porvenir, por lo que había que acelerar su llegada. Es claro 
que se refiere únicamente al modo de percibir la experiencia 
del tiempo y que en modo alguno implicó que la historia efec-
tual 21 suspendiera su eficacia, algo por otro lado imposible 
puesto que en todo presente habitan, de un modo u otro, las 
huellas y las consecuencias del pasado.

Histórica y sociológicamente el contenido de la idea de progreso 
estuvo íntimamente vinculado con las expectativas optimistas 
de la primera modernidad y de la experiencia del tiempo que 
la acompañó (Nisbet, 1990; Zima, 2004). Al declinar el pres-
tigio normativo de esta idea –dadas sus consecuencias secun-
darias– ha cambiado también el modo de percibir las conexiones 
entre pasado, presente y futuro en las sociedades contempo-

20	El utopismo futurista arraiga en esta experiencia del tiempo.
21	 Sobre la noción de historia efectual entendida como conciencia de la situación 

hermenéutica del intérprete sobre lo interpretado, así como sobre los efectos 
(intencionales y no intencionales) de la historia en el mundo humano, véase Gadamer 
(1987: 372 y ss).



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 69

ráneas. En este sentido, uno de los aspectos más relevantes 
es que el aumento de la aceleración y de la contingencia 22 
desequilibra las coordenadas de orientación espaciotemporal 
de dichas sociedades, lo que por una parte deriva en una 
pérdida aún mayor de relevancia de la experiencia pasada y, 
por otra, en una contracción del horizonte de futuro.23 El resul-
tado es que el presente aparece como un tiempo tendencialmente 
extrañado de sí, autorreferido, mientras que las expectativas de 
futuro optimistas dan paso a anticipaciones que ponen en duda 
los principios de confianza y de continuidad societal y vital. En 
otras palabras, si la primera modernidad implicó un giro hacia 
el futuro, la modernidad tardía ha condicionado un giro hacia el 
presente24 que compromete las cadenas de aprendizaje interge-
neracional, las conexiones entre recuerdo y espera, la actualiza-
ción de la experiencia pasada para orientar el presente y para 
elaborar el futuro. Siguiendo el razonamiento de Reinhart Kose-
lleck, podríamos decir que en términos de la experiencia temporal 
tanto la diversificación de los referentes identitarios como la multi-
plicación de las estratificaciones sociales, marcan la principal dife-
rencia entre la modernidad temprana y la tardía. En la primera se 
abrió una brecha entre experiencia y expectativa, mientras que en 
la segunda la brecha se ha convertido prácticamente en una 
ruptura. A esto nos referíamos antes al señalar que en los tiempos 
presentes existe un incremento del ritmo de la aceleración.

22	Seguimos aquí la noción de contingencia introducida por Jörn Rüsen en el debate 
de las disciplinas histórico‒sociales contemporáneas sobre la modernidad: es la 
experiencia de irritación producida por la evidencia de que la vida humana tiene 
lugar en una sucesión temporal en la que la desilusión, la ruptura y la emergencia 
de acontecimientos indeseados (muertes, catástrofes, guerras) son una constante 
antropológica. Sin embargo, debemos cuidarnos de no dramatizar esta dimensión 
o, dicho en otras palabras, es preciso evitar que nos impida ver otras dimensiones 
de la vida social entre las que descansan –así sea precariamente– la integración, 
la continuidad espacio temporal y las instituciones (rutinas, procesos de aprendizaje 
y de transmisión intergeneracional, etcétera). Véase Rüsen (2000: 355 y ss).

23	Este declive se recrudece en la segunda mitad del siglo xx, sobre todo en las 
últimas dos décadas, llegando a su límite en septiembre de 2001. Véase Rüsen 
(2007). 

24	 Este giro presentista supone mermas de sentido que condicionan un interés de 
signo compensatorio en el pasado, particularmente el de la memoria, no el de la 
historia. Sobre este tema véase Sarlo (2007).



Laura Moya y Margarita Olvera70

Cabe recordar que la aceleración25 supuso una desnaturali-
zación de la experiencia del tiempo que era propia de las socie-
dades tradicionales, en el sentido de que se asumió como un 
tiempo producido por los hombres, rompiendo con ello con la 
idea del tiempo como una entidad dependiente de factores 
extrahumanos. Como categoría de movimiento, la aceleración 
trató de dar cuenta del hecho de que la realidad cambiaba 
más rápidamente de lo que podía esperarse según la expe-
riencia anterior. En lapsos más breves surgían datos nuevos 
en la vida cotidiana, con lo cual se introducía un componente 
de “desconocimiento que no podía deducirse de la experiencia 
anterior: es éste el momento que distingue la aceleración” 
(Koselleck, 2007b: 332). Así, tenían lugar experiencias que ya 
no podían ser entendidas apriori a partir de una secuencia 
intergeneracional ni sólo en función de estructuras de repetibi-
lidad. Los ritmos del aprendizaje y de la adaptación a los 
cambios se comprimieron y presionaron a los actores hacia 
las coordenadas del presente, desdibujándose las conexiones 
hacia atrás (espacio de experiencia) y hacia delante (horizonte 
de expectativa). La emergencia de nuevos modos de vida y de 
grupos de corte secundario (partidos, asociaciones, clubes, 
sindicatos, etcétera) fueron parte de las novedades de la expe-
riencia a la que hubieron de adaptarse rápidamente individuos 
y colectividades. Uno de los resultados más relevantes de este 
cambio en el régimen de historicidad fue un incremento del 
potencial de des-orientación históricosocial y vital (Rüsen, 
2000), que fue compensado en la primera modernidad por las 
expectativas utópicas que despertaron la razón y el desarrollo 
científico-técnico.   

25	Aceleración en la transmisión de la información; en los desplazamientos de mer-
cancías y capitales; en la flexibilización del trabajo; en el reemplazo tecnológico; y en 
la difusión de nuevos patrones de orientación de la acción. Asimismo, es visible en las 
formas de organización y reorganización de la vida como institución, entre otras. Lo 
decisivo aquí es el incremento del ritmo de la aceleración, no la aceleración misma 
que, como tal, es una experiencia añeja. Por ejemplo, ya Cristóbal Colón creía que 
su viaje aceleraba el prometido fin del mundo propio de la escatología cristiana.



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 71

Las conmemoraciones como lugares de memoria simbó-
licos se desenvuelven, además, en los contornos de socie-
dades multiestratificadas que contribuyen a la reproducción 
social en la medida en que fijan pertenencias e identidades. 
Las marcas temporales y la rememoración permiten conocer 
cómo una sociedad determinada define el modo peculiar de 
vinculación de los estratos temporales: no cuenta más que con 
su presente, tiempo fronterizo entre pasado y futuro y, a su 
vez, tiempo de iniciativa y de acción.26 Las conmemoraciones 
son, en consecuencia, un escenario de comprensión de las 
experiencias de la temporalidad; de allí que en un sentido  más 
amplio nos muestren cómo la conciencia humana del tiempo 
abarca un horizonte que va más allá de la duración de indivi-
duos y colectividades. Si la existencia misma se sitúa y se 
percibe en un mundo “dividido” entre pasado, presente y futuro, 
ello es así porque el tiempo es la forma de nuestra experiencia. 
Individuos y grupos se encuentran en situaciones presentes 
arraigadas en los efectos del pasado y desde las cuales anti-
cipan el momento próximo, el futuro.27

A manera de conclusión

Régimen de historicidad, narratividad
y actores sociales

Como señalamos en la introducción del artículo, el propósito 
central ha consistido en explicar qué representan los rituales 
conmemorativos en términos de los usos que las sociedades 
dan a fragmentos del pasado: hemos mostrado como este 

26	Sobre este aspecto, véase Zerubavel (2003). Por su parte, Hartog llama régimen 
de historicidad al modo cómo una sociedad trata su pasado y sus relaciones con 
el presente y el futuro. Implica una forma particular de ordenar las experiencias 
del tiempo y de darles sentido (Hartog, 2007: 132).

27	A ello se refería la fenomenología de Edmund Husserl cuando, en su reflexión sobre 
la estructura de la experiencia del mundo de la vida hablaba de la tensión entre 
“retención” (del pasado) y “protensión” (espera de futuro).



Laura Moya y Margarita Olvera72

último se recrea bajo modalidades diferenciadas dependiendo 
del espacio social de representación, ya sea la memoria histó-
rica o la memoria conmemorativa. Asimismo, apuntamos por 
qué la memoria conmemorativa contribuye a la reproducción 
social y cultural de las identidades y, a partir de ello, se explicó 
cómo al proceso de constitución de las identidades que tiene 
lugar en la conmemoración le subyace una experiencia de la 
temporalidad que ha sufrido transformaciones sustanciales en 
las modernidades temprana y tardía. Finalmente, proponemos 
dos líneas de investigación que permiten profundizar en las 
líneas argumentativas hasta este punto expuestas. Para ello 
proponemos dos conceptos a la luz de los cuales podrá profun-
dizarse en la comprensión de la conmemoración en el hori-
zonte de las sociedades contemporáneas28. Consideramos que 
existen dos rutas teóricas complementarias para el estudio de 
las conmemoraciones y la experiencia de la temporalidad, sin las 
cuales el examen sociológico, histórico y/o comparativo de las con-
memoraciones carecería de los elementos que le permiten dar 
cuenta de su significación social, del grado de eficacia simbó-
lica al que pueden aspirar (sus posibilidades y límites), así 
como de su importancia en la elaboración de los proyectos y 
expectativas de futuro de las sociedades. Estas rutas son: el 
régimen de historicidad y la dimensión narrativa de la conme-
moración.

	
Régimen  de historicidad

A partir de la reelaboración de la distinción que Koselleck hace 
entre espacio de experiencia y horizonte de expectativa, Franҫois 

28	Como quedó claro a lo largo de este texto, no pretendemos aquí una investigación 
empírica ni histórica de conmemoración alguna sino reflexionar acerca de las 
herramientas que es posible elaborar para construir las conmemoraciones como 
objeto de conocimiento sociológico e histórico, a la luz de las condiciones propias de 
la experiencia de la temporalidad en las sociedades contemporáneas en las que, por 
otra parte, bien sabemos que existe una coexistencia de distintas experiencias de 
temporalidad. La distinción entre atrasados y adelantados, o bien, entre rápidos y 
lentos, puede ilustrar esta idea.



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 73

Hartog introduce la categoría de régimen de historicidad para 
dar cuenta del tipo de relación con el tiempo (orden del tiempo) 
que guardan los distintos tipo de sociedades. Régimen de 
historicidad es un concepto-tipo que permite observar cómo 
se engarzan el pasado, el presente y el futuro en determinadas 
sociedades, entendiendo que en la realidad se combinan dife-
rentes regímenes según sociedades, grupos, coyunturas y 
(algo relevante para nuestro objeto de examen) calendarios. 
Hartog usa el concepto para cuestionar diferentes experien-
cias del tiempo, sobre todo de lo que él llama crisis del tiempo, 
esto es, momentos en los que la autoevidencia del orden 
temporal se pierde y las articulaciones entre pasado, presente 
y futuro dejan de percibirse como un dato.29 Por ejemplo, en 
las sociedades no modernas la posición dominante puede 
tenerla el pasado (tradición, religión, genealogía, orígenes, 
etcétera); en la modernidad temprana tiene un peso mayor la 
categoría de futuro (con contenidos diversos como la demo-
cracia, el socialismo, la paz universal, etcétera); en cambio, en 
nuestras sociedades el presente tiende a “canibalizar” los 
otros horizontes temporales y su contenido es difuso, por lo 
que compromete la producción de marcos de sentido esta-
bles. Desde el punto de vista del análisis de las conmemora-
ciones en las modernidades tardías, la categoría es apta sobre 
todo (aunque no sólo) para comprender cómo en estas socie-
dades se han aflojado, por decirlo metafóricamente, las 
amarras temporales hacia atrás y, he aquí lo novedoso, hacia 
adelante. Así, lo específico de las coordenadas en las que 
vivimos y en las que conmemoramos sería que, en el mundo 
ordinario, experimentamos un presente extendido en el que 
prácticamente se percibe el propio tiempo como si estuviese 
desvinculado de los predecesores y de los sucesores. Los 
vínculos y conexiones intergeneracionales pierden densidad, 

29	Las referencias empíricas de Hartog pueden encontrarse en los acontecimientos 
de 1968 en el contexto francés, pero que no fueron exclusivos de éste. Para Hartog, 
aquel fin de década puso en crisis el tiempo como progreso, experiencia que se 
profundiza en 1989 y, más recientemente, en 2001. No nos detenemos en el 
contenido empírico de estas marcas calendáricas por ser ampliamente conocido.



Laura Moya y Margarita Olvera74

lo cual se compensa apelando a recursos retóricos y simbó-
licos. En las conmemoraciones de las sociedades contempo-
ráneas la relación con el pasado se fractura con mayor profun-
didad, a diferencia del horizonte de la modernidad temprana 
en la que, si bien perdía a la autoridad como fuente de orienta-
ción, su conocimiento era necesario para discernir el movi-
miento progresivo que conduciría a un porvenir necesaria-
mente superior. El futuro de la modernidad inicial que hoy conforma 
nuestro presente ha sido duramente cuestionado y dudamos 
de que sea efectivamente mejor.

El concepto de régimen de historicidad orienta la observa-
ción hacia un cuestionamiento de nuestras relaciones con el 
tiempo; llama la atención sobre la coexistencia asimétrica de 
distintas percepciones de la temporalidad en la misma contem-
poraneidad y en sociedades que pueden estar distantes espa-
cialmente, o bien, dentro de la misma sociedad. Es una herramienta 
heurística que, como lo reconoce el propio Hartog, no busca 
aprehender todos los tiempos ni todo el tiempo, sino conocer 
los puntos de inflexión en los que la relación con éste se vuelve 
crítica. Su valor analítico –producto de la investigación histó-
rica e historiográfica– se extiende también a la sociología en la 
medida en que es posible pensar una dimensión de las conme-
moraciones referida a las percepciones y las experiencias del 
tiempo predominantes en un grupo o en una sociedad. El 
concepto permite analizar en qué medida estas experiencias 
de la temporalidad son orientadoras de la acción y al mismo 
tiempo insumos del proceso de elaboración de los planes y 
proyectos a los que responden estas experiencias y percep-
ciones a nivel de la conciencia práctica. Por otro lado, la hipó-
tesis presentista contenida en este concepto permite arrojar 
luz sobre el significado contemporáneo de los rituales conme-
morativos en el contexto de una comunidad nacional; posibilita 
preguntarnos de qué forma reorganizan ahora el pasado 
diversos grupos a través de estos rituales y qué recursos cultu-
rales pueden extraer de ellos para reelaborar sus expectativas 
de futuro, así como sobre las similitudes o diferencias que existen 



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 75

en sus formas de tratar el tiempo (con esperanza, temor, indife-
rencia, desencanto, desconocimiento, exceso de memoria, 
memoria fuerte, memoria difusa, olvido, entre otras). 

En el ensimismamiento del presente que hoy vivimos, los 
individuos y grupos tienen dificultades para pensar con un 
mínimo de confianza en el futuro, producto de la contracción 
de los horizontes temporales del pasado y el porvenir en favor 
de la inmediatez. Esto en modo alguno quiere decir que el 
futuro no figure ya en las agendas político sociales o perso-
nales, sino que su presencia está marcada por la preocupa-
ción, la precaución e, incluso, por un esfuerzo de evitación o 
postergación de su llegada.30 La novedad de este régimen de 
historicidad es que por primera vez en la historia, según Hartog, 
entra en crisis la confianza en la idea de continuidad31 interge-
neracional y de que es posible un futuro colectivo mejor.32 Eviden-
temente, esta es una generalización que debería matizarse con 
observaciones de orden empírico, pero como hipótesis de trabajo 
puede argumentarse que constituye una experiencia global. En 
otras palabras, esta categoría está anclada en un campo de expe-
riencia particular, pero tiene un grado suficiente de generalidad 
que posibilita su uso en diversos contextos. Como concepto-tipo 
su utilidad radica, en sentido weberiano, precisamente allí.

Las conmemoraciones y su dimensión narrativa

Otro de los aspectos más importantes en la investigación sobre 
las conmemoraciones radica en la dimensión narrativa que orga-
niza la forma del ritual o la ceremonia y estructura sus conte-
nidos. Bajo el término narración queremos resaltar el proceso 

30	Baste pensar para entenderlo en los entornos ecológico y económico globales.
31	 La noción de continuidad se refiere a la conciencia de que el ser humano se 

expande más allá de lo límites del nacimiento y la muerte (Rüsen, 2008). Por 
obvias razones es indispensable para cualquier sociedad.

32	Aunque el régimen de historicidad futurista tiene su arquetipo en la Revolución 
Francesa existió también en las historias nacionales de América Latina desde la 
segunda mitad del siglo xix y buena parte del xx.  



Laura Moya y Margarita Olvera76

mediante el cual cobra sentido la experiencia de la tempora-
lidad humana, a través de la concatenación de los aconteci-
mientos rememorados a través del discurso, los lenguajes y el 
desenvolvimiento de la representación de los eventos reme-
morados. Más allá de ser considerada sólo como una forma 
de organización de contenidos culturales, la narración es reco-
nocida cada vez más como una modalidad discursiva cuyo 
contenido radica justamente en la forma de la representación 
(White, 1999a: 21). Las conmemoraciones son uno entre varios 
mecanismos de recuperación del pasado en los que la narra-
ción de lo recordado hace comprensible la experiencia presente 
y, en muchos casos, permite plantear la expectativa de un 
tiempo futuro posible. La narratividad de una conmemoración 
radica entonces en la articulación de estas dimensiones del 
tiempo, en el presente vivido por los actores sociales y que les 
permite fijar pertenencias y un sentido de continuidad muy 
ampliamente superior frente al trayecto biográfico. Para Ricoeur, 
sólo a través del aprendizaje social y la interiorización de las 
narrativas resulta factible expresar y organizar nuestra expe-
riencia de la temporalidad. Bajo contenidos culturales varia-
bles anclados en el presente, la narración fijará la forma de 
recordar, así sea de forma difusa, a los antecesores y nos 
aporta un sentido de continuidad con los sucesores genera-
cionales. En otras palabras, es en la estructura y en la referencia 
narrativa donde la experiencia humana de la temporalidad se 
identifica, se articula y se desarrolla como temporalidad (Henrí-
quez, 2005: 12).

Las conmemoraciones son lugares de memoria óptimos 
para conocer las estructuras narrativas bajo las cuales es 
reconocida esta experiencia en una sociedad determinada. De 
allí se desprende que, a la par de otras modalidades de alma-
cenamiento de la memoria, la conmemoración es fuente de 
orientación social y cultural y un mecanismo vigente de cons-
titución, reproducción y estabilización de identidades sociales. 
Como hemos mostrado a lo largo del artículo, se distingue de 
forma predominante por sus aspectos performativos y viven-



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 77

ciales. Las conmemoraciones se convierten así en un espacio 
privilegiado de narratividad, pues en ellas se relacionan un 
conjunto de sucesos históricos entre sí y se ligan sus respec-
tivos significados sociales. En palabras de Zerubavel, nuestra 
comprensión de los acontecimientos pasados cobra sentido a 
través del modo en que están estructuralmente relacionados 
entre sí, a través de secuencias temporales que marcan los 
orígenes, el desenvolvimiento de los eventos en un proceso y 
su culminación en el presente. Por medio de esta observación 
comprendemos por qué en la conmemoración se pone en 
juego nuestra habilidad para transformar mentalmente series 
de eventos desestructurados en narrativas históricas aparen-
temente coherentes a través del entramado, lo que involucra 
aspectos cognitivos, emocionales, conscientes e inconscientes, 
de los sucesos, que se ponen en juego durante la conmemo-
ración (Zerubavel, 1982; Rüsen, 2000).

Hemos señalado que las conmemoraciones nos permiten 
conocer nuestra experiencia de la temporalidad a través de 
algunos elementos de las narraciones históricas, a pesar de que 
sus fines no sean estrictamente cognitivos, como en la historia 
en su calidad de práctica disciplinar. De allí que propongamos 
retomar la tipología de las narraciones históricas como estruc-
turas de estabilización de esta experiencia en el estudio de la 
conmemoración. Una de estas tipologías es la de Jörn Rüsen, 
quien las clasifica en tradicional, ejemplar, crítica y genética 
(Rüsen, 1987: 91). Las dos primeras nos han parecido idóneas 
para el estudio de la conmemoración, ya que nos permiten 
caracterizarlas y compararlas, particularmente por el tipo de con-
tenidos que fija. Por ejemplo, las narraciones históricas tradicio-
nales apelan a la memoria de los orígenes de nuestras formas 
de vida en el presente. Establecen nuestra continuidad gene-
racional, nacional o comunitaria a partir de un sentido de 
pertenencia y de permanencia inmemorial de la sociedad o la 
nación a lo largo de siglos. De esta forma contribuyen a la forma-
ción de identidades bajo la afirmación de los orígenes y formas 
culturales y sociales compartidas. Por su parte, la narración 



Laura Moya y Margarita Olvera78

histórica ejemplar nos recordará, en el marco de una conme-
moración, momentos estelares de las luchas social o política, 
o bien situaciones de crisis que derivaron en reglas generales 
de conducta, instituciones, pactos sociales o grandes lecciones 
históricas que, en conjunto, coadyuvaron a la conformación 
del orden social vigente.

Las narraciones históricas de tipo crítico y genético son pro-
pias de otras experiencias de la temporalidad que no apelan a la 
permanencia o la validez del orden establecido y que son carac-
terísticas de actores e interpretaciones históricas alternativos. 
Enfatizan, en el caso de la narrativa crítica, ciertas desvia-
ciones o problemas presentes en las formas de vida moderna 
que, justamente, ponen en tela de juicio la continuidad genera-
cional, comunitaria o nacional. Cuestionan los patrones identi-
tarios vigentes y su sentido se dirige hacia el enjuiciamiento de 
las instituciones actuales. Por su parte, la narrativa de tipo 
genético apela a los procesos de surgimiento y transformación 
de nuevas formas de vida y organización social en los con-
tornos de las instituciones sociales del presente. Como podrá 
deducirse de la descripción anterior, estos tipos narrativos 
serían propios de historias y, en este caso, de conmemora-
ciones representativas de los recuerdos y reivindicaciones de 
otros actores sociales cuya memoria quedó cancelada, resultó 
dolorosa, y en la medida en que no se conocían o fueron supri-
midas eran inexistentes los mecanismos para recordarlas. 
Serán propias de las comunidades nacionales emergentes, 
exiliadas, sobrevivientes; o propias de identidades sociales 
nuevas, como las de género.

En un horizonte societal complejo como el que caracteriza 
a nuestros tiempos, las conmemoraciones nacionales son 
procesos necesariamente plurívocos que integran imaginaria-
mente regímenes de historicidad, narrativas e identidades gru-
pales diversas (étnicas, políticas, religiosas, etcétera), cada 
una con sus propias memorias, olvidos, supresiones, excesos, 
omisiones, lenguajes y rituales conmemorativos. No es lo mismo, 
por ejemplo, la rememoración que los expertos hacen en un 



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 79

congreso especializado que la efectuada por actores políticos; 
o bien, la festividad en la que participa masivamente la comu-
nidad nacional transformada en pueblo. La experiencia del 
tiempo en las situaciones y condicionamientos presentes para 
cada grupo, la coexistencia de distintos regímenes de histori-
cidad, junto con la densidad mayor o menor que tal experiencia 
atribuye al pasado rememorado y a las expectativas de futuro, 
modulan narrativas diversas que hoy hacen de los rituales 
conmemorativos un mosaico complejo, tenso y plural que cons-
tituye a nivel local, un universo empírico pendiente de investiga-
ción puntual. Este trabajo apunta a la elaboración de algunas 
herramientas analíticas para esta tarea.

Bibliografía

Aguiluz Ibargüen, Maya y
Gilda Waldman, coordinadoras
  2007	 Memorias (in)cógnitas. Contiendas en la historia, 

Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Cien-
cias y Humanidades, Universidad Nacional Autó-
noma de México, México D. F.

Ankersmith, Frank R.
  2000	 Historical Representation, Standford University 

Press, Standford.
Blanco, Sergio

  2008	 “Aniversarios de la Independencia y la Revolución. 
Cuestionan vigencia de los símbolos”, en “El Ángel”, 
suplemento cultural de Reforma, 14 de septiembre, p. 4.

Castañeda, Jorge y Héctor Aguilar Camín
  2009	 “Un futuro para México”, Nexos, núm. 383, noviembre, 

pp. 34-49.
Connerton, Paul

  1989	 How Societies Remember, Cambridge University 
Press, Nueva York.



Laura Moya y Margarita Olvera80

Durkehim, Émile
  1988	 La división del trabajo social, Schapire, Buenos  Aires.

Fentress, J. y C. Wickman
  1992	 Social Memory, Blackwell, Oxford.

Gadamer, Hans Georg
  2002	 Hermenéutica de la modernidad, Trotta, Madrid.
  1987	 Verdad y método, Sígueme, Salamanca.

Garcíadiego Javier
  2009	 “¿Hacer memoria o pensar el futuro?”, Nexos, núm. 383, 

noviembre, pp. 27-28.
Garduño Morán, Karla

  2009	 “Bicentenario en vilo. 2010: sin plan ni recursos”, 
Enfoque. Información, reflexión y cultura política, 
núm. 805, pp. 4-7.

Giménez, Gilberto
  2007	 Estudios sobre la cultura y las identidades sociales, 

Consejo Nacional para la Cultura y las Artes-Instituto 
Tecnológico y de Estudios Superiores de Occidente, 
México.

González de Alba, Luis
  2009	 “Mentiras de la Independencia”, Nexos, núm. 381, 

septiembre, pp. 58-59.
Halbwachs, Maurice

  1941	 The Collective Memory, Harper, Colophon Books, 
Londres.

Hamnett, Brian
  2009	 “Un festejo ambiguo”, Nexos, núm. 381, septiembre, 

México, D. F., pp. 63-64.
Hartog, Franҫois

  2007	 Regímenes de historicidad, Universidad Iberoameri-
cana, México, D. F.

  2006	 “Tiempo y patrimonio”, Museum International, núm. 
227, pp. 4-15.

Henríquez Vásquez, Rodrigo



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 81

  2005	 “Entre la historia y la narración: algunos elementos 
para la didáctica de la historia”, Educar, julio-septiembre, 
pp. 9-18.

Ibarra, Ana Carolina
  2007	 “Entre la historia y la memoria. Memoria colectiva, 

identidad y experiencia. Discusiones recientes”, en 
Maya Aguiluz Ibargüen y Gilda Waldman (coords.), 
Memorias (in)cógnitas. Contiendas en la historia, 
Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Cien-
cias y Humanidades, Universidad Nacional Autó-
noma de México, México D. F., pp. 21-39.

Jaeger, Friedrich
  2004	 “Épocas como conceptos significantes de la evolu-

ción histórica y la categoría de modernidad”, en Silvia 
Pappe (coord.), La modernidad en el debate de la 
historiografía alemana, Universidad Autónoma Metro-
politana, unidad Azcapotzalco, México, pp. 233-296.

Kammen, M.
  1995	 “Some Patterns and Meanings of Memory”, en D. L. 

Schater (ed.), Memory Distortion, Harvard University 
Press, Cambridge, pp. 329-344.

Knight, Alan
  2009	 “El gen vivo de un cuerpo muerto”, Nexos, núm. 383, 

noviembre, pp. 25-26.
Koselleck, Reinhart

 2007a	Crítica y crisis. Un estudio sobre la patogénesis del 
mundo burgués, Universidad Autónoma de Madrid-
Trotta, Madrid.

 2007b	 ¿Existe una aceleración en la historia?”, en J. Beriain, y 
M. Aguiluz (coords.), Las contradicciones culturales de la 
modernidad, Antrophos-Universidad Autónoma Metro-
politana, unidad Azcapotzalco-Instituto de Investiga-
ciones Históricas, Universidad Nacional Autónoma de 
México-Universidad Nacional de Colombia, pp. 310-345.



Laura Moya y Margarita Olvera82

  2004	 Historia-Historia, Trotta, Madrid.
  2003	 Aceleración, prognosis y secularización, Pre-textos, 

Valencia.
  2000	 Los estratos del tiempo: estudios sobre la historia, 

Introducción de Elías Palti, Paidós, Barcelona.
  1993	 Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos 

históricos, Paidós, Barcelona.
LaCapra, Dominick

  2006	 Historia en tránsito. Experiencia, identidad, teoría 
crítica, Fondo de Cultura Económica, México D. F.

Le Goff, Jacques
  1991	 El orden de la memoria, el tiempo como imaginario, 

Paidós, México.
Le Roy Ladourie, Emmanuel

  1975	 Montaillou, village occitan de 1294 á 1324, Gallimard, 
París.

Medina Peña, Luis
  2009 	“Las dos historias patrias”, Nexos, núm. 381, septiembre, 

pp. 45-47.
Meyer, Jean 

 2009a	“¿Qué hacer con el pasado?”, Nexos, núm. 381, sep-
tiembre, pp. 56-57.

 2009b	“¿Qué no ha muerto de la Revolución Mexicana?, 
Nexos, núm. 383, noviembre, pp. 23-24.

Misztal, Barbara 
  2003	 Theories of Social Remembering, Open University 

Press, Filadelfia.
  1999	 “How Not to Deal with the Past”, European Journal of 

Sociology, vol. xi, núm.1, pp. 61-76.
Moya López, Laura y Margarita Olvera Serrano

  2010	 “Conmemoraciones, historicidad y sociedad. Un pano-
rama sociológico para la investigación”, en Gustavo 
Leyva (coord.), Independencia y Revolución. Presente, 
pasado y futuro, Universidad Autónoma Metropolitana, 
unidad Iztapalapa-Fondo de Cultura Económica, México 
D. F., pp. 437-460.



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 83

Nisbet, Robert
  1990	 Historia de la idea de progreso, Gedisa, Barcelona.

Nora, Pierre
  1996	 Realms of Memory, vols. 1-3, Columbia University 

Press, Nueva York.
  1989	 “Between Memory and History”, Representations, 

núm. 26, primavera, pp. 7-25.
Olick, J. K. y J. Robbins

  1998	 “Social Memory Studies. From Collective Memory to 
the Historical Sociology of Mnemonic Practices”, 
Annual Review of Sociology, vol. 22, núm. 1, pp. 
105-140.

Olvera Serrano, Margarita
  2008	 “Memoria e identidad. La construcción imaginaria de 

los límites”, ponencia presentada en el xv Congreso 
Internacional de la Asociación de Historiadores Lati-
noamericanistas Europeos (Ahila), Leiden, Holanda.

Ricoeur, Paul
  2008	 “Meaning, Forgetting, History”, en varios autores, 

Meaning and Representation in History, Berghahn 
Books, Nueva York.

  2004	 La memoria, la historia, el olvido, Fondo de Cultura 
Económica, México D. F.

Rioux, Jean-Pierre y Jean Francois Sirinelly
  1999	 Para una historia cultural, Taurus, Madrid.

Rosas, Alejandro
  2009	 “Bicentenario en vilo. Un fracaso histórico”, Enfoque. 

Información, reflexión y cultura política, núm. 805, pp. 8-9.
Rousso, Henry

  2007	 “El estatuto del olvido”, en varios autores, ¿Por qué 
recordar?, Academia Universal de las Culturas-
Granica, Buenos Aires, pp. 87-90.

Rüsen, Jörn
  2008	 “What Does Making Sense in History Mean”, en varios 

autores, Meaning and Representation in History, vol. 7, 
“Making Sense of History”, Berghahn Books, Nueva York.



Laura Moya y Margarita Olvera84

  2007	 Time and History. The Variety of Cultures, Berghahn 
Books, Nueva York-Oxford.

  2003	 “¿Puede mejorar el ayer? Sobre la transformación 
del pasado en historia”, en Gustavo Leyva (coord.), 
Política, identidad y narración, Universidad Autónoma 
Metropolitana, unidad Iztapalapa-Miguel Ángel Porrúa-
Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología, pp. 477-501.

  2000	 “Ilustración histórica de cara a la posmodernidad?”, 
en Silvia Pappe (coord.), Debates recientes en la 
teoría de la historiografía alemana, Universidad Autó-
noma Metropolitana, unidad Azcapotzalco, México 
D. F., pp. 427-456.

  1987	 “Historical Narration: Foundations, Types, Reasons”, 
History and Theory, vol. 26, núm. 4, “The Representa-
tion of Historical Events”, diciembre, pp. 87-97.

Sarlo, Beatriz
  2007	 Tiempo pasado. Cultura de la memoria y giro subjetivo. 

Una discusión, Siglo xxi Editores, Buenos Aires.
Schutz, Alfred

  1972	 La fenomenología del mundo social, Paidós, Barce-
lona.

Sennett, Richard
  2006	 La cultura del nuevo capitalismo, Anagrama, Madrid.
  2002	 La corrosión del carácter, Anagrama, Madrid.

Sloterdijk, Peter
  2007	 En el mundo interior del capital. Para una teoría filosó-

fica de la globalización, Siruela, Madrid.
  2004	 En un mismo barco, Pre-textos, Valencia
  2005	 El desprecio de las masas, Pre-textos, Valencia.
  2005	 Esferas, vol. i, Siruela, Madrid.

Tenorio Trillo, Mauricio
  2009	 “Celebración caótica. La conmemoración carece de 

sentido histórico: en unos cuantos años se habrá 
olvidado”, Enfoque. Información, reflexión y cultura polí-
tica, núm. 805, pp. 10-11.



La temporalidad en las sociedades contemporáneas 85

Todorov, Svetán
  1990	 Nosotros y los otros, Siglo xxi Editores, Madrid.

White, Hayden
 1999a	Figural Realism. Studies on the Mimesis Effect, The 

Johns Hopkins University Press, Baltimore.
 1999b	El contenido de la forma. Narrativa, discurso y repre-

sentación histórica, Paidós, Barcelona.
Wiesel, Elie et. al.

  2007	 ¿Por qué recordar?, Academia Universal de las 
Culturas-Granica, Buenos Aires.

Zagal, Héctor
  2008	 “Rumbo al 2010. Festejar en la escasez”, en “El Ángel”, 

suplemento cultural de Reforma, 14 de septiembre, p. 1.
Zerubavel, Eviatar

  2009	 “Tiempo privado y tiempo público”, Acta Sociológica, 
núm. 49, Centro de Estudios Sociales, Facultad de 
Ciencias Políticas y Sociales, Universidad Nacional 
Autónoma de México, mayo-agosto, México D. F., 
pp. 41-47.

  2007	 “Calendarios e historia. Un estudio comparativo sobre 
la organización social de la memoria nacional”, en 
Aguiluz Ibargüen Maya y Gilda Waldman (coords.), 
Memorias (in)cógnitas. Contiendas en la historia, 
Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Cien-
cias y Humanidades, Universidad Nacional Autó-
noma de México, México D. F., pp. 471-500.

  2003	 Time Maps. Collective Memory and the Social Shape 
of the Past, The University of Chicago Press, Chicago.

  1982	 “The Standardization of Time: A Sociological Pers-
pective”, American Journal of Sociology, vol. 88, núm. 1, 
pp. 1-23.



Laura Moya y Margarita Olvera86

  1977	 “The French Republican Calendar: A Case Study in 
the Sociology of Time”, American Sociological Review, 
vol. 42, pp. 868-877.

Zima, Peter
  2004	 “Modernidad, modernismo, posmodernidad: ensayo 

de una terminología”, en Silvia Pappe (coord.), La 
modernidad en el debate de la historiografía alemana, 
Universidad Autónoma Metropolitana, unidad Azca-
potzalco, México D. F., pp. 19-52.


