VIRTUD Y FELICIDAD: DOS PERSPECTIVAS SOBRE
LA AUTARQUIA

Gabriel Schutz R.
Universidad Nacional Auténoma de México
gabriel.schutz@gmail.com

Abstract

In this paper I study the reasons that led Aristotle to reject the autarchy
of virtue, namely, the view that the exercise of virtue suffices to achieve happi-
ness (i.e. eudaimonia). I then sketch of the main features that theory of action
should have to enable happiness not to depend on external achievements (vetsus
Aristotle).

Keywords: virtue, happiness, autarchy, ergon, external goods, Aristotle, stoics.

Resumen

En este ensayo estudio las razones que llevan a Aristételes a rechazar el ca-
racter autdrquico de la virtud, esto es, la posibilidad de que el ejercicio de la virtud
baste por si solo para alcanzar la felicidad (eudaimonia). Esbozo, luego, qué ca-
racteristicas fundamentales deberia tener una teorfa de la accién que, al contrario
de la aristotélica, defendiera el ser virtuoso como condicion, no sélo necesatia,
sino también suficiente para alcanzar la felicidad —sin necesidad, para ello, de
gozar de bienes externos.

Palabras clave: virtud, felicidad, autarquia, ergon, bienes externos, Aristoteles,
estoicos.

Para determinar por qué Aristoteles rechaza la posibilidad de que el
mero ejercicio de la virtud —aun en su mejor consecucion y con la mayor
constancia— baste por si solo para que un hombre sea feliz, procederé
de la siguiente manera. En primer lugar, examinaré la caracterizacion que
Aristételes hace de la felicidad y los bienes externos, asi como los argu-
mentos que presenta para relacionar ambas cosas. Intentaré mostrar que

Recibido: 05-04-07. Aceptado: 05-06-07.

Tépicos 32 (2007), 161-177



162 GABRIEL SCHUTZ R.

la dependencia de la felicidad con respecto a los bienes externos estti-
ba, sobre todo, en que la sustracciéon de éstos amenaza con impedir el
despliegue de la actividad propia del hombre; siendo que la felicidad es
para Aristételes un tipo de actividad (enérgeia) especificamente huma-
na, todo aquello que atente contra su realizacion atenta, pues, contra el
florecimiento humano!. En segundo lugar, me centraré en el argumento
funcionalista segin el cual el bien de algo radica en su funcién, por lo
cual es preciso preguntarse por la funcién (ergon) o actividad especifi-
camente humana para poder caracterizar el bien del hombre. Procuraré
hacer ver como este funcionalismo humano se traduce, efectivamente,
en un ambito de sabiduria practica que concierne privativamente a los
asuntos humanos —el ambito de la deliberacién y eleccion— y como,
a la vez, es esta perspectiva especificamente humana la que determina
que la sabiduria practica o phrénesis no baste por si misma para al-
canzar la felicidad. Llamaré a esto, concepcion no autirquica de la fe-
licidad. Finalmente intentaré esbozar, en términos muy generales, como
una concepcion autarquica de Ia felicidad, esto es, una teoria de la accién
que sostuviera que la felicidad depende exclusivamente del ejercicio de
la virtud y no de las circunstancias o la situacién del agente con respec-
to a los bienes externos, cémo, digo, una teoria tal deberfa (i) operar un
cambio de perspectiva que sustituyera lo especificamente humano por
aquello que el hombre comparte con el universo todo, y (ii) apostar, no
a un cierto tipo de actividad, sino a un cierto tipo de pasividad.

Para concluir, diré cuales son, a mi parecer, las principales razones
que pueden aducirse en favor de una y otra perspectiva.

Parece haber tres clases de razones que vuelven necesarios los bienes
externos para que un hombre sea feliz. Por una parte, bienes tales como

"Me hago eco de la preferencia de M. Nussbaum (o més bien de su traductor al
espafiol) por la palabra ‘florecimiento’ como una buena manera de caracterizar la no-
cién de eudaimonia. Cfr. M. C. NUSSBAUM: La terapia del deseo, trad. Miguel Candel,
Barcelona: Paidés 2003, p. 35.

Topicos 32 (2007)



VIRTUD Y FELICIDAD 163

amigos, poder politico y riqueza son recursos o instrumentos que facili-
tan o posibilitan hacer el bien. Por otra parte, la carencia de otros bienes,
como la nobleza de linaje, los buenos hijos y la belleza “empafian la di-
cha” y hacen imposible una felicidad plena. Pero Aristételes aflade que
quiza todavia sea menos plena la felicidad de “aquel cuyos hijos o amigos
fueran completamente malos, o, siendo buenos, hubiesen muerto” y con
esto, por una parte, se reitera la primera razén (pues los amigos o hijos
malos, al no ser amigos o hijos buenos, no s6lo no son instrumentos que
favorecen hacer el bien sino que acaso contravengan esta clase de accio-
nes)? y a la vez se introduce la nocién de calamidad (EN 1099231-1099
b0).

Pero estas tres razones son distintas entre si: mientras que en la pri-
mera el bien externo es un instrumento para la (buena) accion, de suerte
que su sustraccion implicatfa la imposibilidad de actuar buenamente, en
los otros dos casos, la sustraccion del bien externo no impide la accién
buena, sino que, aun cuando introduce la adversidad, hay, todavia, posibi-
lidad de accién virtuosa: el de semblante feisimo o el que, como Priamo,
ve morir a sus hijos y sufrir a su pueblo, puede, pese a todo, soportar
estos infortunios con la debida calma; en esta aplomada resignacion es-
tribarfa la accién virtuosa, que por ser realizada en la adversidad, hara
brillar la nobleza del desafortunado®. En este sentido, las tltimas dos ra-
zones (empafiamiento de la dicha y calamidad) de dependencia de los
bienes externos son mas débiles que la primera, porque no amenazan
algo que es esencial a la definicién misma de la felicidad, sino que pare-
ciera mas una cuestion de grado, como la propia idea de empafiamiento
sugiere (un vidrio que se empafia no pierde toda su transparencia, pero la

*El que acta segin la virtud (condicién necesaria pero no suficiente de la felici-
dad) “siente aversién por las [acciones] que proceden del vicio” (EN 1170 a8). Y quien
estuviese rodeado de viciosos, o bien acabatia convirtiéndose en uno de ellos, o bien
vivirfa con permanente aversion, lo cual hace suponer que, segun Aristételes, tampoco
permitiria el pleno florecimiento de una vida humana.

? Asf también el esfuerzo fisico brilla o se acusa en mayor medida ante la adversidad,
como quien corre con el viento en contra y advierte la tenacidad y el empefio a que se
ve sometido en cada paso de su carrera, a diferencia de quien va con el viento a favor,
que hace menos reconocible el esfuerzo propio.

Topicos 32 (2007)



164 GABRIEL SCHUTZ R.

pierde en cierto grado y se vuelve translicido): “uno que fuera de sem-
blante fefsimo o mal nacido o solo y sin hijos, no podria ser feliz del
todo” (EN 1099b4, el subrayado es mio). Esto no debe interpretarse,
sin embargo, como una concesion al que se ve empafiado en su dicha
o al que padece una calamidad: no ser feliz del todo no significa aqui ser
al menos un poco feliz, sino dejar abierta la posibilidad a que aun estas
situaciones puedan no ser sinénimo de desgracia si quien las vive es un
hombre virtuoso®.

En cambio, carecer de aquellos instrumentos o recursos que pet-
miten hacer el bien, es decir, verse imposibilitado, por esta carencia, de
desplegar aquella funcién propia del hombre (sobre esto volveré luego)
que es su bien, o, en otras palabras, de “realizar aquella actividad del al-
ma de acuerdo con la virtud [areté: excelencia| perfecta” (EN 1102a5)
es exactamente negar la definicién misma de la felicidad. Se ve, pues, por
qué Aristoteles considera que el hombre es, por naturaleza, un ser social
que precisa de amigos y por qué, en consecuencia, no sélo un hombre
solitario no puede ser feliz (precisamente por carecer de los recursos pa-
ra ello), sino que es un desgraciado. De una desgracia tal estaba todavia
exento el que sufre una calamidad o el que es muy feo, de ahi que esta
primera razén sea el argumento mas contundente para una concepcion
no autarquica de la felicidad, es decit, una concepcién que hace depen-
der la felicidad de ciertos bienes externos, entendidos como recursos que
posibilitan algo esencial a la felicidad misma. Quisiera, con todo, detallar
las razones que Aristoteles ofrece para apoyar esta posicion.

Los recursos imprescindibles para poder hacer el bien, son, pues,
tres: 1) amigos; ii) poder politico; iii) riqueza. El caso de la riqueza es

*“Asgi, si las actividades rigen la vida, como dijimos, ningin hombre venturoso lle-
gard a ser desgraciado, pues nunca haré lo que es odioso y vil. Nosotros creemos, pues,
que el hombre verdaderamente bueno y prudente soporta dignamente todas las vicisitu-
des de la fortuna y actia siempre de la mejor manera posible, en cualquier circunstancia,
como un buen general emplea el ejército de que dispone lo mas eficazmente posible
pata la guerra, y un buen zapatero hace el mejor calzado con el cuero que se le da, y
de la misma manera que todos los otros artifices. Y si esto es asi, el hombre feliz jamas
sera desgraciado, aunque tampoco venturoso, si cae en los infortunios de Priamo” (EN

1100b32-1101a7).

Topicos 32 (2007)



VIRTUD Y FELICIDAD 165

quiza el que requiere menos argumentacion: si mi ocupacioén central es
proveerme, cada dia, de aquello que me asegure mis necesidades mas
basicas, entonces estaré siempre atado a la consecucién de fines parti-
culares, y no podré ocuparme de aquello de que se ocupa el hombre
prudente (phrénimos), aquel que es la medida de la virtud y de la buena
vida, y al que le es propio “deliberar rectamente sobre lo que es bueno y
conveniente para si mismo, no en un sentido parcial, por ejemplo, para
la salud, la fuerza, sino para vivir bien en general” (EN 1140a25, el sub-
rayado es mio). Aqui Aristoteles se refiere al phronimos ocupado de si
mismo, pero apenas unas lineas mas adelante, bajo el ejemplo de Pericles,
se complementa este caracter individual, atribuyendo a los hombres pru-
dentes la capacidad de poder ver “lo que es bueno para ellos y para los
hombres”, cualidad ésta “propia de los administradores y los politicos”.
Por esto mismo, la accién del hombre prudente (la recta deliberacién
que conduce a la justa eleccién de los medios para alcanzar la felicidad
de la polis y de si mismo) requiere, a modo de instrumento, también del
poder politico: sin este recurso se vuelve inviable su accién vy, por tanto,
el ejercicio de su virtud o excelencia. Se trata aqui, en efecto, de la priva-
cién, por falta de recursos, de una actividad deliberante del alma, propia
de quien tiene la sabidurfa practica.

Pero podtia decirse lo siguiente: de hecho, la actividad deliberante
que lleva a cabo el hombre prudente en su alma podria darse en for-
ma privada, individual, aun cuando él estuviera, por determinados moti-
vos, privado de ejercerla publicamente, de llevar a cabo esa deliberacion
junto a otros hombres politicos. En este sentido, quiza la carencia de po-
der politico significarfa la imposibilidad de hacer el bien a la polis, pero
no la imposibilidad de hacerse el bien a s{ mismo y de tener, en con-
secuencia, una buena vida. Pero esto para Aristételes seria, en el mejor
de los casos, incompleto; en el peor, inconcebible. Incompleto “porque
procurar el bien de una persona es algo deseable, pero es mas hermoso
y divino conseguirlo para un pueblo y para ciudades” (EN 1094b9); in-
concebible, quiza (y esto es una especulacién mia), porque una persona
que se viera privada de servir a la polis con su sabiduria practica, estarfa
en tal situacion, ya por impedimentos fisicos, ya por haber cometido al-

Topicos 32 (2007)



166 GABRIEL SCHUTZ R.

guna clase de accién reprobable que le hubiera granjeado la censura (o
el destierro): si lo primero, no se puede ser enteramente feliz, porque se
padece una calamidad fisica; si lo segundo, entonces no estamos ante un
hombre virtuoso, pues sus acciones han sido censuradas’.

Por otro lado, una deliberacién individual, privada, aun cuando coin-
cidiera con la recta razén, al carecer el agente de poder politico, se verfa
privado de poder llevar adelante la decision o eleccion (proairesis) a que
ha conducido la deliberacién previa, con lo cual la ejecucion no se llevarfa
a término; esto, al menos, en lo que atafie a la polis, pues quiza el agen-
te tenga poder para poder ejecutar las acciones que crea adecuadas para
su vida individual, pero este asunto es justo el que se ha planteado en
el parrafo anterior. Aqui sélo queria dejar sentado el hecho de que para
Aristoteles una deliberacién que no conduzca a una eleccién consecuen-
te (y las elecciones son justo lo que permite juzgar a los hombres, pero
no las deliberaciones por s{ mismas, desprovistas de eleccion consecuen-
te) tiene un algo de proceso inconcluso: la deliberaciéon debe concluir en
una eleccion®,

Por ultimo, los amigos, que “parecen ser el mayor de los bienes exter-
nos”, también resultan ser instrumentos indispensables para poder hacer
el bien, o mas especificamente, para poder desplegar la actividad propia
del hombre bueno. En IX, 9 de la Etica Nicoméquea,7 Aristoteles abor-
da explicitamente el tema de la amistad como un bien necesario para la
felicidad. Se parte de la pregunta acerca de por qué alguien que ya fuera
dichoso y tuviese todos los bienes necesitarfa, ademas, de amigos. Lo pri-
mero es una respuesta naturalista: el hombre es un ser social, “dispuesto

*Quizd también sea importante recordar que para Atistételes individuo y polis se
retroalimentan en cuanto a la consecucién de sus fines: la felicidad del individuo sélo
puede darse a través de la felicidad de la polis y viceversa. Como bien comenta Ross: “en
un Estado imperfecto el individuo no puede vivir una vida perfecta”; en W. D. ROSS:
Atistételes, trad. Diego E. Pr6, 2* ed., Buenos Aires: Charcas 1981, p. 311.

SCfr. EN III, 2-3. Aristételes rechaza una deliberacion que se perpetuara indefinida-
mente (véase EN 1113a2). Por otra parte, la verdad practica (alétheia practiké) requiere
acciones consumadas conforme a un modelo: el médico produce verdad practica si cura;
el escultor, si su obra se ajusta al modelo; el virtuoso, si su vida es testimonio o da cuenta
de que €l ha sabido escoger los medios adecuados para tener una buena vida.

"Me concentraré en este ensayo unicamente en la Etica Nicomaquea.

Topicos 32 (2007)



VIRTUD Y FELICIDAD 167

por naturaleza a vivir con otros”. Pero Aristoteles da, ademds, cuatro at-
gumentos. Presentaré tres de ellos con algin detenimiento; el cuarto, por
motivos que indicaré luego, sera referido de manera sucinta.

Primer argumento: los destinatarios de nuestras buenas acciones
(EN 1169b10 y ss.)

Se trata de un desarrollo algo mas sofisticado del argumento que
hablaba de instrumentos o recursos:

P1 Es propio del hombre bueno hacer el bien.

P2 Es mas noble hacer el bien a los amigos que a los extrafios.

Luego, el hombre bueno necesita de amigos a los que favorecer.

La segunda premisa es, desde luego, objetable. Aquella idea de “ha-
cer el bien sin mirar a quién” parece querer decir que, en el fondo, el
destinatario no importa, que lo que importa es, ante todo, hacer el bien
a quien fuere, quiza sin esperar siquiera la reciprocidad que podrfamos
esperar de un amigo. Aristételes podria a su vez replicar con su filosofia
de la amistad por qué es preferible hacer el bien a los amigos y, especial-
mente, a los amigos en sentido estricto, esto es, a los iguales y virtuosos,
que a cualquier otro: acaso porque la buena vida, que es el fin al que se
apunta, reclama por naturaleza tener amigos y éstos, a su vez, reclaman
buenas acciones a ellos destinadas como parte de la reciprocidad con
que han de correspondernos. Pero, en todo caso, no es nada claro que
alguien que no tuviera amigos se viera enteramente impedido de hacer
el bien: podria perfectamente hacerlo hacia cualquier otra persona, fuese
0 no amiga, aunque es cierto que si es mayor el bien que resulta de una
accion A que el de una acciéon B, pareciera haber mayor necesidad de
destinatatios susceptibles de acciones A, es decir, de amigos. Pero asi y
todo, sigue siendo un asunto de grado: con o sin amigos parece posible
hacer el bien, aunque no se trate del bien mas noble.

En cuanto a la primera premisa: Aristoteles esta apelando a lo propio
del hombre y, en particular, del hombre bueno. Lo propio del hombre,

Topicos 32 (2007)



168 GABRIEL SCHUTZ R.

nos habia ya dicho, es un cierto tipo de actividad o funcién (ergon) es-
pecificamente humana, es decir, del “ente que tiene razén” y de alli se
conclufa que “la funcién del hombre es una cierta vida, y ésta es una
actividad del alma y unas acciones razonables, y la del hombre bueno
estas mismas cosas buena y hermosamente, y cada uno se realiza bien
segun su propia virtud” (EN I, 1098a10 y ss.). Este segundo argumen-
to se asienta, pues, sobre otro argumento previo, que podriamos llamar
funcionalista (y que discutiré un poco mas): el bien de algo radica en su
funcién; por tanto, para conocer el bien del hombre hay que preguntar-
se cudl es su funcién especifica. Y resulta que esa funcién es una cierta
actividad (enérgeia) del alma segtn la razon, etcétera: esto es lo especi-
ficamente humano. Baste, por ahora, con tener esto presente; luego diré
por qué creo que este funcionalismo es, en el fondo, lo que determina
una concepcioén no autarquica de la felicidad. En parte, se vislumbra ya,
pues es justo por esta actividad especificamente humana, cuya expresion
es hacer el bien, que es preciso tener alguien a quien favorecer y alguien
que sea digno de ello: los amigos. Y los amigos son bienes externos.

Segundo argumento: el deseo de contemplar buenas acciones (EN
1169b27-1170a1)

P1 La felicidad es una actividad.

P2 La actividad es algo que se produce a través de la accién (no es
algo que se posee).

P3 Percibimos mejor las actividades o acciones de los otros que las
propias.

P4 El virtuoso hace buenas acciones.

P5 El hombre virtuoso desea contemplar buenas acciones para poder
apropiarselas.

P6 Por definicién, el amigo es otra persona y es virtuoso (en el caso
de la amistad perfecta o por virtud, caracterizada en VIII, 3), es
decir, hace buenas acciones.

Topicos 32 (2007)



VIRTUD Y FELICIDAD 169

Ahora, puesto que el virtuoso desea contemplar buenas acciones pa-
ra poder imitarlas (P5), y que se perciben mejor las acciones de otros
que las propias (P3) y que un amigo es otro (0 mejor, con Aristoteles:
otro yo) y que, ademas, hace buenas acciones (P06), entonces el deseo
del virtuoso (y sera un recto deseo, por ser €l un virtuoso) sélo puede
satisfacerse a través de los amigos; luego, los amigos son necesarios para
poder perfeccionar la virtud, a fuerza de imitar sus buenas acciones. Y
puesto que la felicidad es una actividad conforme a la virtud o excelencia
(areté), si es mas excelente aquel que tiene amigos, entonces serd mas
feliz.

Con todo, tampoco veo que haya aqui un argumento que eche por
tierra la posibilidad de ser feliz en soledad; se trata también aqui de un
asunto de grado, que de alguna manera enfatiza la necesidad de amigos
para satisfacer un recto deseo y potenciar, por asi decir, el ejercicio de
las buenas acciones, pero no se da un argumento que haga ver que es
imposible hacer buenas acciones sin amigos a los que imitar. Si, ponga-
mos por caso, nos fuera imposible percibir nuestras propias actividades
y s6lo pudiéramos percibir las de otros (cosa, desde luego, absurda), en-
tonces si serfa un argumento determinante; pero aqui se trata, insisto,
mas bien de un matiz: percibimos mejor las actividades de los otros; el
virtuoso desea (pero no es que necesite absolutamente) contemplar las
acciones de otros, etcétera.

Por otro lado, ya desde la primera premisa, Aristételes remite, de
nuevo y como en el caso del argumento anterior, a la actividad especifi-
camente humana, es decir, al ergon.

Tercer argumento: continuidad de la actividad (EN 1170a5 y ss.)

Aqui Aristoételes da una razén que apoya su naturalismo (i.e. el hom-
bre es un ser social por naturaleza): si la felicidad es una actividad, el
solitario esta mucho mas impedido de ser feliz que quien se halla acom-

Topicos 32 (2007)



170 GABRIEL SCHUTZ R.

pafiado, pues “no le es facil estar continuamente activo consigo mismo,
pero en compaiifa de otros y en relacién con otros es mucho mas facil”®.

También aqui se apela a la posibilidad de poder desplegar la activi-
dad en que consiste la felicidad y por eso decia, hacia el comienzo de este
ensayo, que la primera razén que daba Aristételes acerca de la necesidad
de bienes tales como amigos, riqueza y poder politico era ciertamente
las mds contundente, pues lo que se pone en entredicho, al parecer, no
es un asunto de grado, sino algo que atafie a la definicién misma de la
felicidad: la felicidad es cierto tipo de actividad y carecer de estos bie-
nes amenaza la posibilidad misma de ejercerla. Pero, por otra parte, si la
carencia de riquezas parecfa obstaculizar en forma contundente el ejerci-
cio de la actividad propia del phrénimos (deliberar rectamente sobre los
medios adecuados para la buena vida, entendida como una totalidad) y
si la carencia de poder politico, de alguna manera, también comprometia
esta posibilidad, para los amigos, que Aristoteles considera “el mayor de
los bienes externos” no hay argumentos del todo contundentes.

Hemos visto que el primero de los argumentos no comprometia
enteramente la posibilidad de que hubiera algtin destinatario a quien fa-
vorecer con nuestras buenas acciones. En el caso del segundo argumen-
to, parecfa mas un asunto de grado que de necesidad; en el de este ter-
cero, no se dice tampoco que sea imposible estar activo continuamente
en soledad, sino que es dificil hacetlo y que esto resulta mas facil en
compaififa de otros. De nuevo, un asunto de grado.

Los tres argumentos intentan hacer ver que carecer de amigos atenta
contra la actividad especificamente humana en que consiste la felicidad.
Pero atentar no quiere decir comprometer enteramente el ejercicio de di-
cha actividad y por eso Aristoteles parece, con estos tres argumentos, dar
mas bien indicios, casi ejemplos, de que su naturalismo esta en lo cier-
to, aun cuando no pueda probarlo en forma categérica. O dicho de otro
modo: casi cualquier persona que haya padecido la soledad o que se haya
visto privada de amigos por algiin tiempo podria asentir facilmente a las

8Arlélogamente, se invocard en X, 7 un argumento de continuidad a favor de la vida
contemplativa sobre la vida politica: la actividad que podemos desarrollar con mayor
continuidad es la contemplacién.

Topicos 32 (2007)



VIRTUD Y FELICIDAD 171

razones que Aristételes ofrece: si, es dificil mantenerse continuamente
activo en soledad (aunque por otro lado, en una situacion tal, nadie hard
las cosas por ti si ti no las haces); si, es cierto que prefiero ver a mis ami-
gos florecer que a algin extrafio, acaso porque los primeros me inspiran
un amor que no me inspiran los segundos, o por las razones que fuere;
también es cierto que la virtud de mis amigos me incita a ser mejor y que
quiza la mia pueda inspirar en ellos buenas acciones. Pero todo esto no
clausura la posibilidad de un contraejemplo, de un monje cartujo (por
poner un caso occidental extremo) que viviera en una celda en la mon-
tafla, en completa soledad, y estuviese permanentemente activo con sus
plegarias y ejercicios espirituales, y pudiera hacer el bien a otros trabajan-
do en una huerta cuya produccién fuese destinada a personas indigentes,
y se bastara con ello.

Asi y todo, un contraejemplo aqui, o dos o tres no son criticos: la
falta de contundencia argumental es prevista por Aristoteles desde el
primer libro (I, 3) de la Etica, cuando nos ataja de que es absurdo exigirle
a la ciencia politica la misma exactitud que a las matematicas. Asi, pues,
aqui se habla de lo que sucede la mayoria de las veces (epi to polu) y si
se alcanzan conclusiones que abarquen ese universo mayoritario ya serd
mucho.

He discutido esto antes de pasar al cuarto argumento, porque este
ultimo es, por una parte, mas complejo; por otra, refiere menos expli-
citamente al argumento funcionalista (al ergon), que es lo que aqui me
interesa estudiar, y, por otra, porque es también un argumento naturalis-
ta, en el sentido de que se apela a lo que es bueno por naturaleza para el
virtuoso. En el corazoén de este argumento se halla, no tanto el argumen-
to funcionalista, cuanto la idea de que el spoudaios, el hombre virtuoso,
es la medida de lo bueno, a la vez que es por sus buenas acciones que
¢l se vuelve virtuoso (medida de lo bueno). Hay allf una especie de cir-
cularidad (virtuosa, justamente, que no viciosa) cuya discusioén, aunque
interesante, me desviarfa de mi propésito aqui, de modo que dejaré de
lado la presentacion de este cuarto argumento. Como sea, no creo que
Aristételes aqui dé una razén de mayor fuerza que en los casos ante-
riores como para que este argumento merezca una discusion particular,

Topicos 32 (2007)



172 GABRIEL SCHUTZ R.

sino que el propio naturalismo nos pide aceptar que las cosas son asi por
naturaleza (aunque tampoco esto es de desdefiar).

II

En la seccién anterior intenté hacer ver que la razén de mayor peso
para sostener que la felicidad depende de bienes externos es una razén
que, tanto en el caso de la riqueza como en el del poder politico, como en
el de los amigos, estriba en que la sustraccién o carencia de esos bienes
amenaza la posibilidad de que el hombre ejerza aquello que es propio de
si, su funcién o actividad especifica, en la cual reside su bien. Sila funcién
de un zapatero es hacer zapatos, su bien, como zapatero, serd desarrollar
con excelencia esa funcion, es decir, hacer zapatos excelentes. Asi, pues,
si hay una funcién que es propiamente humana, el bien humano no sera
sino desplegar la funcién especificamente humana (y hacerlo lo mejor
posible). Se pregunta Aristoteles:

¢Acaso existen funciones y actividades propias del carpin-
tero, del zapatero, pero ninguna del hombre, sino que éste
es por naturaleza inactivor ¢O no es mejor admitir que asf
como parece que hay alguna funciéon propia del ojo y de la
mano y del pie, y en general de cada uno de los miembros,
asi también pertenecerfa al hombre alguna funcién aparte
de éstas? El vivir, en efecto, parece también comun a las
plantas y aqui buscamos lo propio (EN 1097b28 y ss.).

Importa notar que siempre se habla de una actividad (enérgeia) y
que carecer de funcién es carecer de actividad. Lo que se busca es, pues,
aquella actividad que, por ser especificamente humana, no pueda ser tan
general como vivir. Al preguntarse por la funcién del hombre, Aristéte-
les se esta preguntando qué es vivir humanamente, més alla de aquello
que compartimos con otros seres vivos. Pero contestar qué es vivir hu-
manamente la vida es ya, de suyo, contestar qué es vivir bien la vida
humana, en el sentido de que vivir la vida de acuerdo con las propie-

Topicos 32 (2007)



VIRTUD Y FELICIDAD 173

dades del viviente es ya vivir esa vida como se debe’. Aqui los planos
descriptivo y normativo parecen juntarse: describir qué es propio de la
vida humana es ya decir cémo debe ésta vivirse. Y esta caractetizacion
es justo el punto en el cual se determina el ambito de lo humano: sus
posibilidades y sus limitaciones. La buena vida serd aquella que se res-
trinja a este ambito: ni la vida de las bestias, que viven de acuerdo con
sus apetitos y sus necesidades inmediatas, ni la vida de los dioses, eterna,
inmortal, exenta de contingencia e indeterminaciéon. De aqui resulta la
definicién que Aristoteles da de la felicidad: “el bien del hombre es una
actividad del alma de acuerdo con la virtud, y si las virtudes son varias,
de acuerdo con la mejor y mas perfecta, y ademds en una vida entera”
(EN 10982a16). De modo que quien sepa conducir una vida conforme
a lo especificamente humano, sera el hombre virtuoso (spoudaios); si,
ademds, goza de los bienes externos requeridos, durante toda su vida,
sera un hombre feliz.

Hay, pues, dos condiciones de posibilidad, por asi decir, de la fe-
licidad humana: una depende del hombre y es el ¢jercicio de la virtud
mas excelente; la otra, no depende de él y son los bienes externos. El
hombre aparece, en este sentido, limitado desde el comienzo por una
serie de bienes que no estd en sus manos decidir. Y sin embargo, justa-
mente de decidir (o elegir) se trata aquello que si estd en sus manos. El
phronimos es el sabio de los asuntos humanos, precisamente por saber
elegir lo mejor en cada caso, por poder oponer al azar y la contingencia
su prudente destreza practica destinada a alcanzar, de la mejor mane-
ra posible, el fin del hombre. No podra evitar la calamidad, pero sabra
arrostrarla mejor que nadie; y ya que no es posible medirse de igual a
igual con la fortuna, al menos se puede todavia ser el mejor hombre de
que se es capaz para lidiar con aquello que es superior a nosotros. Por
eso Pierre Aubenque enfatiza tanto el llamado aristotélico a lo propio del
hombre, al reconocimiento de sus limites, pero también al florecimiento
de sus capacidades:

9 ’ . s . sz z .
"De ahi que Aristételes diga: “esta funcion es especificamente propia del hombre y
del hombre bueno, como el tocar la citara es propio de un citarista y de un buen citarista

[..]” (EN 1098a7).

Topicos 32 (2007)



174 GABRIEL SCHUTZ R.

la phronesis es el saber, pero limitado y consciente de sus
limites; es el pensamiento, pero humano, que se sabe y se
quiere humano. Es una determinacion intelectual, también
en tanto que atributo del hombre, y de un hombre cons-
ciente de su condiciéon de hombre, y una calificacién moral,
pues hay algin mérito en limitar el deseo natural de co-
nocer, en no intentar rivalizar con los dioses, en limitar al
hombre y sus intereses un pensamiento al que inspira o ace-

cha en cada instante la tentacién de lo sobrehumano!”.

La tesis fuerte de Aubenque es que en Aristételes rezuma el rasgo
tragico del mundo griego y que esto se expresa tanto en una cosmologia
que da un lugar al azar y la fortuna, como en una antropologia que busca
la manera, especificamente humana, de habérselas con esas fuerzas —si
asi se les puede llamar— superiores al hombre, de las que no hay ni
puede haber ciencia y que son, por lo mismo, las que abren la posibilidad
de la deliberacién (pues no se delibera sobre lo necesario ni sobre lo
azaroso ni sobre lo imposible) y la accién humanas.

Pero habria todavia que examinar el tipo de vida “maés autarquica”
posible: la vida contemplativa. Lo interesante aqui es que una vida tal
se desprende ya de lo privativamente humano e introduce la dimension
divina: el sabio (o cientifico o fildsofo) tiene una vida “superior a la de
un hombre, pues el hombre vivirfa de esta manera no en cuanto hombre,
sino en cuanto que hay algo divino en é1” (1177b26). No entraré aqui ni
en las razones por las cuales Aristételes considera que la vida contem-
plativa es preferible a la vida politica, ni en los argumentos que €l ofrece
para sostener que la primera es mas “autarquica” que la segunda (y es-
to es, en esencia, lo que la vuelve preferible). Pero importa destacar que
Aristoteles se permite aqui introducir la aspiracién a inmortalizarnos “en
la medida de lo posible”, aduciendo que por ser hombres y mortales no
“debemos pensar s6lo humanamente” y “ocuparnos sélo de las cosas

mortales”.

1P AUBENQUE: La prudencia en Aristételes, trad. M* José Torres Gomez-Pallete,
Barcelona: Critica 1999, p. 183.

Topicos 32 (2007)



VIRTUD Y FELICIDAD 175

No obstante lo antetior, es claro que para los asuntos humanos
debemos asumir una sabiduria especificamente humana, que apela a la
actividad propia del hombre: a su ergon. Es ésta su posibilidad de flo-
recimiento, al tiempo que es su limite. Al buscar lo propio del hom-
bre y desarrollar, en consecuencia, una teorfa de la accién, Aristételes
describe la vida como hombre, desde dentro de la vida humana, con la
humanidad de quien puede y debe enojarse si ha sido dolosamente in-
juriado, de quien puede y debe temer lo temible, aunque siempre en la
justa medida; describe con la compasion (la tragica compasion, se dirfa)
de mirar la ruina y el sufrimiento de un hombre justo a quien su juste-
za no le ha granjeado la dicha. Es la perspectiva humana, activamente
—enérgicamente— humana, la que determina, no sélo la imposibilidad
de una concepcién autarquica de la felicidad, sino también el rechazo a la
impavidez socratica,!! que en ocasiones constituye, para Aristoteles, in-
sensibilidad, si no una especie de somnolencia —y el hombre que vive en
permanente suefio no puede, para Aristoteles, ser feliz, pues la felicidad
es un cierto tipo de actividad.

Ahora bien, una teorfa de la accién que entrafiara una concepcion au-
tarquica de la felicidad deberia seguir mas bien el camino que Aristételes
esboza en el libro X, donde defiende la supremacia de la vida contempla-
tiva, pero deberia, ademds, radicalizar este desprendimiento de lo que es
propio del hombre. Se tratarfa de una teorfa que, en lugar de describir (y
prescribir) qué es una buena vida desde dentro de la perspectiva huma-
na, lo hiciera desde una perspectiva trascendente a lo humano, donde el
acento, mas bien que en la actividad propia del hombre, estarfa acaso en
una pasividad (o activa pasividad) que buscara, no ya lo especificamente
humano en relacion a los demas vivientes, sino, al revés, armonizar la vi-
da humana con la Vida toda. Asi, por ejemplo, dice Aubenque del sabio
estoico:

El sabio no actua, pues, sobre el mundo, sino que lo “si-

gue”, pone su vida privada de acuerdo con la armonfa uni-

MVéase a este respecto la exposicién de NUSSBAUM: “Las emociones y la salud ética
en Aristételes” en La terapia del deseo, pp. 111-137.

Topicos 32 (2007)



176 GABRIEL SCHUTZ R.

versal, consiente a los dectretos de una Providencia que, in-
cluso bajo las apariencias inevitables del mal, permanece
siendo la expresién mas elevada del Logos. El sabio es una
parte del mundo del cual sigue el orden; como el mundo
cuya armonia reproduce en si mismo, €l es una obra de ar-
te'?.

Esta perspectiva sustituye lo especificamente humano por aquello
universal que hay en el hombre; en lugar de apostar por la actividad lo
hace por un pasivo (aunque adiestrado) “seguimiento”. Asi, se yergue
con el afan de eliminar el sufrimiento de quien vive demasiado replega-
do en su propia vida individual y pierde de vista, no sélo quiza la futilidad
de muchas de las tribulaciones que lo aquejan ante su inexorable condi-
cién mortal, sino la posibilidad de participar de la trascendencia de la
que él también forma parte. El adiestramiento en percibirse a sf mismo
como parte de una totalidad trascendente debe poder eliminar el miedo
(o la angustia) a la muerte y ganar, a cambio de ello, la serenidad de espi-
ritu que permita vivir la vida plenamente —y aqui el florecimiento pleno
serfa mas bien una vida que no se viera empafiada por el sufrimiento.
Todo esto, desde luego, requerirfa mayor argumentacién y detalle, pero
aqui s6lo deseo caracterizar de manera muy general cuales son las mo-
tivaciones que podrian seguirse para adoptar un cambio de perspectiva
en relacion a la ética-politica de Aristoteles. Versiones posibles de una
formulacién tan amplia como la que aqui se ha dado son, no sélo el es-
toicismo, sino el taoismo, el budismo y seguramente otras escuelas de
Oriente y Occidente.

Pero entonces, ses preferible ser aristotélico, restringirse a la pru-
dente perspectiva humana, aspirando a la inmortalidad pero sélo en la
medida de lo posible, o lanzarse a la busqueda de una “felicidad autar-
quica”, a partir de una perspectiva decididamente trascendente? Se trata
aqui de dos filosoffas practicas que pueden oponer razones, pero siem-
pre en el impreciso terreno de lo que sucede en la mayoria de los casos
(segun Aristoteles y creo que con razoén) y, por lo demas, sujetas al es-

2 AUBENQUE: La prudencia en Aristételes, pp. 102-103.

Topicos 32 (2007)



VIRTUD Y FELICIDAD 177

crutinio de la verdad practica, que reclamara de cada doctrina, no sélo
razones, sino testimonios consumados de sus aciertos. Mas alld de estas
inevitables limitaciones, parece haber un cierto equilibrio de razones. Las
filosoffas que apuestan por una perspectiva trascendente, en el sentido
sefialado, tienen a su favor el hecho de declarar la batalla al sufrimiento
humano con vistas a extinguirlo y asf otorgarle a la felicidad'? el caracter
de algo que depende pura y exclusivamente del agente. El aristotélico
y, mas generalmente, quien se ubica en la perspectiva de lo propiamen-
te humano, tiene a su favor una teorfa de la acciéon que, al mantenerse
dentro de lo especifico del hombre, se presenta a si, desde el comienzo,
como una filosoffa de realizacién plausible, exenta de una severidad so-
brehumana;!'* como una teorfa, en fin, que siempre podra replicar por
derecho propio: ¢acaso eso que ti propones es humanamente posible?

Bibliografia

ARISTOTELES: Etica Nicomaquea, trad. y notas Julio Palli Bonet,
Madrid: Gredos 1985.

AUBENQUE, P: La prudencia en Aristoteles, trad. M* José Torres
Goémez-Pallete, Barcelona: Critica 1999.

NUSSBAUM, M. C.: La terapia del deseo, trad. Miguel Candel, Barcelona:
Paidés 2003.

Ross, W. D.: Aristételes, trad. Diego E Pro, 2* ed., Buenos Aires: Char-
cas 1981.

BCiertamente, la idea de felicidad aqui se parecerfa mas a la ataraxia o serenidad de
espiritu que perseguia el escepticismo pirrénico. Pero en todo caso, en ello estribaria,
no sélo el mayor bien del hombre, sino su pleno florecimiento (en la medida en que no
se verfa empafiado por el sufrimiento) y es en este sentido, creo, que es admisible una
comparacién entre las dos nociones de felicidad: la aristotélica y la de una teorfa de la
accién que se le opusiera en los aspectos que muy generalmente he delineado aqui.

“Como podria decirse, quiza, del estoicismo o de filosofias practicas que alientan la
contencién o, en el mejor de los casos, la disolucién de las pasiones.

Topicos 32 (2007)



